
I

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ



ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ნომრის რედაქტორი 

ალექსანდრე გაბელია

ავტორები
ალექსანდრე გაბელია

ავთანდილ ძამაშვილი

ბექა მაისურაძე

ბუკა ღვაბერიძე

გიორგი შარაშენიძე

გოგა გუგავა

ლიკა გლურჯიძე

ლუკა ვადაჭკორია

მარია ვაჭარაძე

ნინი შველიძე

ტექნიკური უზრუნველყოფა

ლაშა კალანდაძე

მეორე ნომერი გამოიცა მკითხველის მხარდაჭერით!



1

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

შესავალი............................................................................................................................4

რეცენზიები

ლიკა გლურჯიძე

თემო რე - კურიერის თვალით დანახული თბილისი.......................................................8

გოგა გუგავა

ცა ბერლინის თავზე..........................................................................................................11

ლუკა ვადაჭკორია

წმინდანი, რომელსაც არაფერში ჭირდება წმინდანობა.................................................17

ბექა მაისურაძე

ხიდის მეორე მხარეს........................................................................................................23

თეორია/თარგმანი

ნინი შველიძე

ინტერვიუ ჟან-ლუი კომოლისთან...................................................................................27

ალექსანდრე გაბელია

საუბარი რაიმუნდო გლეიზერთან...................................................................................34

ალექსანდრე გაბელია

კინორეჟისორების და სახალხო მთავრობის 

პოლიტიკური მანიფესტი.................................................................................................37

ალექსანდრე გაბელია

ამოს ფოგელი: კინო, როგორც სუბვერსიული ხელოვნება.............................................40



2

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

კშიშტოფ კიშლოვსკი ფოკუსში

ლიკა გლურჯიძე

ვიზუალური კაფკა პოლონეთში.......................................................................................41

ალექსანდრე გაბელია

სასოწარკვეთის იარაღი: საუბარი კშიშტოფ კიშლოვსკისთან.........................................47

ნინი შველიძე

ხაფანგი: კიშლოვსკის „კინომოყვარული“.......................................................................51

ესე

ავთანდილ ძამაშვილი

ეიზენშტეინი და რევოლუცია...........................................................................................54

ლიკა გლურჯიძე

მეხსიერება, როგორც წინააღმდეგობა.............................................................................58

ალექსანდრე გაბელია

სახელმწიფო ტირანია და სახალხო ბრძოლა.................................................................62

გიორგი შარაშენიძე

მილან კუნდერას ყოფის აუტანელი სიმსუბუქე..............................................................66



3

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

გოგა გუგავა

საშა რეხვიაშვილის პერსონაჟები, რომლებიც ყინულის

დაძვრას მარტონი ცდილობენ.........................................................................................73

მარია ვაჭარაძე

იდენტობის ძიება ბოდი ჰორორის ჟანრში......................................................................77

ბუკა ღვაბერიძე

წერილი თუ სიხარული.....................................................................................................90

კინოკრიტიკოსთა საერთაშორისო ფედერაცია...............................................................92



4

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ავტორიტარული და ტოტალიტარული რეჟიმები 

ცდილობენ გააკონტროლონ საზოგადოების ყველა 

სფერო, მათ შორის სოციალური ცხოვრება, ეკო-

ნომიკა და კულტურა. კინემატოგრაფი სხვადასხვა 

კონტინენტზე ავტოკრატიული ხელისუფლების გან-

საკუთრებული ყურადღების საგანი გამხდარა: დაწყე-

ბული საბჭოთა კავშირიდან, მუსოლინის იტალიიდან, 

მესამე რაიხიდან და ფრანკოს ესპანეთიდან, დამთა-

ვრებული თანამედროვე დიქტატურული რეჟიმებით. 

თუმცა, კინო ასევე ხდება ადგილი, სადაც ხელოვანები 

ჯანყდებიან ავტორიტარული ჰეგემონიის წინააღმდეგ 

ან ეძებენ მისგან თავის დაღწევის გზებს. საბჭოთა 

კინო, რომელსაც ლენინი უწოდებდა „ყველაზე მნიშ-

ვნელოვან ხელოვნებას“, ამ ლოგიკის ძლიერი მაგა-

ლითია. თუმცა, მკაცრი ავტორიტარული კონტროლის 

მიუხედავად, საბჭოთა კავშირის კინემატოგრაფში 

მოიძებნება რამდენიმე ღია ან ირიბი ანტიავტორი-

ტარული შინაარსის ნამუშევარი, რომელსაც თავის 

დროზე ცენზურა ან და კრიტიკა შეეხო (ჟურნალში 

შეგიძლიათ გაეცნოთ სტატიას ალექსანდრე რეხვია-

შვილის კინოზე).

ანრი ლანგლუა (1914 — 1977) იყო ერთ-ერთი პირველი 

კინოს პროგრამის ავტორი, ვისაც დიდი წვლილი მი-

უძღვის მესამე რაიხის დროს გადაღებული ფილმების 

ხელახლა აღმოჩენაში. ახალ საპროექციო ოთახში 

Rue d'Ulm-ზე, რომელიც გაიხსნა 1955 წლის 1 დეკემ-

ბერს, მან მოაწყო გერმანული ფილმების რეტროს-

პექტივა, დასახელებით — „გერმანული კინოს სურა-

თები (1896 — 1956)». მათ შორის იყო ვილი ზიელკეს 

ფოლადის ცხოველი: ნაცისტური ხელისუფლების 

მიერ დაცენზურებული ავანგარდული ფილმი, რომე-

ლიც რკინიგზის მუშაკების ყოველდღიურ ცხოვრებას 

აღწერს. ცენზურის ზუსტი მიზეზი უცნობია, თუმცა მისი 

ესთეტიკა და დაკვირვების საგანი, რეჟიმის პოლიტი-

კურ კონტექსტს არ ითვალისწინებს.

პოლიტიკური ცენზურის მაგალითები კინოს ისტორი-

იდან ბევრი მოიძებნება. მათ შორისაა კშიშტოფ კიშ-

ლოვსკის ფილმები, რომელთაც გასულ საუკუნეში, 

კომუნისტური რეჟიმის დროს, ცენზურა შეეხო. მისი 

ფილმები — მუშები ‹71: არაფერი ჩვენს შესახებ ჩვენს 
გარეშე (1971) და ბრმა შანსი (1979) წლების განმავლო-

ბაში აკრძალული იყო. ორივე ფილმი პოლონეთს წა-

რმოგვიდგენს „სოლიდარობის მოძრაობის“ დაბადე-

ბის პერიოდში. ერთ-ერთში ლეხ ვალენსას არქივის 

ფოტოებია ნაჩვენები გდანსკის ქარხანაში, 1980 წლის 

ცნობილი გაფიცვის დროს; ჟურნალში თავს იყრის 

რამდენიმე თარგმანი კიშლოვსკის შემოქმედებაზე, 

რომელიც იმ დროის პოლონეთის პოლიტიკურ, სო-

ციალურ და კულტურულ რეალობას ეხმიანება.

ავტოკრატიული რეჟიმების მმართველობისა და პო-

ლიტიკურად მწვავე პერიოდების ჟამს, კინომ ასევე 

შექმნა სოლიდარობის და წინააღმდეგობის მაგა-

ლითები. გასული საუკუნის მნიშვნელოვანი „ახალი 

ტალღები“ და კინომოძრაობები, ჰეგემონიურ რეა-

ლობაზე პასუხი იყო. იქნება ეს იტალიური ნეორეა-

ლიზმი, რომელიც ომის ნანგრევებიდან აღმოცენდა, 

ფრანგული „ახალი ტალღა“, რომელიც 1968 წლის 

წინააღმდეგობის განუყოფელი ნაწილი იყო, ბრი-

ტანული და გერმანული „ახალი ტალღები“, ინდური 

„პარალელური კინო“, ანდაც მთლიანად მესამე სა-

მყაროს კინემატოგრაფი. ამ დროში, წინააღმდეგობის 

აქტს, მეხსიერებას და ხელოვნებას შორის მჭიდრო 

კავშირი დამყარდა (ჟურნალში შეგიძლიათ გაეცნოთ 

სტატიებს ვიმ ვენდერსის, პიერ პაოლო პაზოლინის, 

სერგეი ეიზენშტეინისა და ავა დუვერნეის ფილმებზე; 

ასევე სტატიას მეხსიერებისა და წინააღმდეგობის 

ურთიერთობაზე კინოში და რეცენზიას ანკა გუჯაბიძის 

ფილმზე თემო რე).

შესავალი
„ხელოვნება წინააღმდეგობაა: ის ეწინააღმდეგება სიკ-

ვდილს, მონობას, სირცხვილს, დამცირებას.“1 

—  ჟილ დელიოზი  

1. Gilles Deleuze. Negotiations. 1993.



5

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

1968 წლის ფართომასშტაბიანი პროტესტი, რომელიც 

მაისში დაიწყო, ერთ-ერთ ყველაზე მნიშვნელოვან 

სოციალური აჯანყების პერიოდად ითვლება თანამე-

დროვე ევროპის ისტორიაში. პროტესტი, რომელიც 

სტუდენტების დემონსტრაციებით დაიწყო, უკეთესი 

პირობების მოთხოვნითა და მთავრობის რეპრესიე-

ბის წინააღმდეგ, მალევე გადაიზარდა საყოველთაო 

გაფიცვაში, რომელსაც მილიონობით მშრომელი 

შეუერთდა და საფრანგეთი რევოლუციის ზღვარზე 

მიიყვანა (ამავე პერიოდში, სხვადასხვა ქვეყანაში, 

აქტიურად იფიცებიან ქალები, ითხოვენ უთანასწორო 

ანაზღაურებისა და კულტურული ჩაგვრის აღმო-

ფხვრას; უფლებების მოპოვებას და ხმის გაჟღერე-

ბას). პროტესტში აქტიურად იყვნენ ჩართულნი კინო-

რეჟისორებიც (ჟან-ლუკ გოდარი, ფრანსუა ტრიუფო, 

ლუი მალი, რომან პოლანსკი, მილოშ ფორმანი), რო-

მელთაც კანის კინოფესტივალის სეანსები ჩაშალეს 

და ითხოვდნენ ფესტივალის პოლიტიკის შეცვლასა 

და შარლ დე გოლის მთავრობასთან „მეგობრული» 

ურთიერთობის შეცვლას. მიუხედავად საყოველთაო 

პროტესტის მარცხით დასრულებისა, რომლის კრი-

ტიკული გააზრებაც (როგორც ტაქტიკური და თეორი-

ული, ასევე პოლიტიკური) დღემდე მნიშვნელოვანია, 

68 წლის მოვლენები დღემდე რჩება სოლიდარობის 

და წინააღმდეგობის მნიშვნელოვან ისტორიულ მო-

ნაკვეთად. სწორედ ამიტომ, 68 წლის მოვლენებს, 

ფილოსოფოსი და ლიტერატურათმცოდნე ფრედე-

რიკ ჯეიმსონი მოიხსენიებდა, როგორც „ხანგრძლივ 

1968 წელს“, რითაც მოვლენის გააზრების კრიტიკულ 

მნიშვნელობას უსვამდა ხაზს. მის განხილვაში, მნიშ-

ვნელოვანი წვლილი შეიტანა ასევე ფრანგულმა ჟურ-

ნალმა, „კაიე დუ სინემამ», რომლის წითელი პერიო-

დის (1968 — 1973) რედაქტორები ჟან ლუი კომოლი და 

ჟან ნარბონი გახლდნენ. კომოლის როლი უცვლელია 

კინოში მარქსისტული თეორიული მიდგომის განვი-

თარების კუთხით. მასთან ჩაწერილი ინტერვიუს თა-

რგმანს ჟურნალში შეგიძლიათ გაეცნოთ; საავტორო 

კინოს პოპულარიზაციის კუთხით, ასევე კრიტიკული 

როლი ითამაშა კინოკრიტიკოსთა საერთაშორისო 

ფედერაციამ (FIPRESCI), რომელიც დაარსდა 1930 

წლის ივნისში (ბრიუსელი) და მის მიერ დაწესებულ 

პრიზებს დღემდე მსოფლიოს ოთხმოცამდე კინოფე-

სტივალზე გადასცემს. ჟურნალში შეგიძლიათ ასევე 

გაეცნოთ სტატიას FIPRESCI-ის ისტორიასა და მასში 

გაწევრიანებულ პირველ ქართულ ორგანიზაციაზე — 

„ქართველ კინოკრიტიკოსთა და მკვლევართა ასოცი-

აცია“ (Georgian Film Critics and Scholars Association).

როგორც ფრანგი ფილოსოფოსი ალენ ბადიუ შენიშ-

ნავს, პოლიტიკის განხორციელება მხოლოდ ძალა-

უფლების მქონე საპარლამენტო სახელმწიფოსგან და 

არსებულ წესრიგთან დისტანცირებითაა შესაძლე-

ბელი. მეორე მხრივ, აუცილებელია მასში ჩართულნი 

იყვნენ მშრომელთა კლასის წარმომადგენლები: „გა-

მოცდილება გვიჩვენებს, რომ როდესაც პოლიტიკის 

ასპარეზზე არ არიან სახალხო ან მშრომელთა კლასის 

ფიგურები, ლიბერალური ბურჟუაზიული პოლიტიკის 

ჰეგემონია მყარდება.“2  1968 წლის პოლიტიკურმა, 

სოციალურმა, ფილოსოფიურმა და კულტურულმა ტა-

ლღებმა განსაკუთრებით დიდი გავლენა მოახდინეს 

კინოზე. შესაბამისად, ბადიუ ამტკიცებდა, რომ კინოს 

შესწევდა ძალა იმგვარი სივრცეების შექმნის, რომე-

ლიც კოლექტიური გამოცდილებით და ერთმანეთის 

გაგების მოტივით, ხელს შეუწყობდა ადამიანთა შო-

რის სოლიდარობის გაღრმავებას. ბადიუს თქმით, 

კინოს, ხელოვნების სხვა ფორმების (ასევე მეცნიე-

რების, სიყვარულისა და პოლიტიკის) მსგავსად, შეუძ-

ლია გამოავლინოს და გაააქტიუროს ჭეშმარიტებები, 

რომლებიც ეჭვქვეშ აყენებს არსებულ სოციალურ-ე-

კონომიკურ, კულტურულ და პოლიტიკურ წესრიგს, 

რითაც ინდივიდებს საშუალებას აძლევს, განსხვავე-

ბულად იფიქრონ და იმოქმედონ.

მნიშვნელოვანია, ვახსენოთ მესამე სამყაროს კინე-

მატოგრაფი, რომელიც 60-იანი წლებიდან წინააღ-

მდეგობისა და ბრძოლის სამაგალითო ნიმუშს ქმნის. 

მესამე სამყაროს კინოს მოძრაობებისთვის (ლათი-

ნური ამერიკა, აფრიკა, ინდოეთი) მნიშვნელოვანი 

იყო წარმოების არსებულ ინდუსტრიულ რეჟიმების 

მიღმა დაწყება (ხარჯების შემცირება, ალტერნატიულ 

დისტრიბუციაზე ზრუნვა). კინორეჟისორებს გააჩ-

ნდათ პოლიტიკური ვალდებულება მრომელი კლა-

სისა და მარგინალური ჯგუფების მიმართ, რომელიც 

გამოიხატებოდა როგორც ფილმების შინაარსში, 

ასევე ფორმაში. მათი მიზანი იყო მორჩილებასთან, 

მმართველი კლასის იდეებთან (კარლ მარქსი), ე. წ. 

ჰეგემონიურ მდგომარეობასთან (ანტონიო გრამში) 

დაპირისპირება. მეორე მხრივ, როგორც არგენტი-

ნელი რეჟისორი და თეორეტიკოსი, ფერნანდო სო-

ლანასი შენიშნავს, სისტემით განპირობებული მასო-

ბრივი კინოს ნაცვლად, განმათავისუფლებელი კინოს 

2. Alain Badiou. Cinema. Polity Press. 2013.



6

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

როლი, კოლონიზებული და დაჩაგრული ხალხისთვის 

სასიცოცხლო ინფორმაციის გადაცემა და მათი გათა-

ვისუფლებისკენ მიმავალ გზაზე დახმარება იყო. სო-

ლანასის თქმით, რეალობის აღწერის ერთადერთი 

მართებული გზა დეკოლონიზებული კამერის ობი-

ექტივის მეშვეობით უნდა განხორციელებულიყო, 

რამდენადაც „ფილმისა და ფილმის რეჟისორის დე-

კოლონიზაცია ერთდროული აქტია, რადგან ორივეს 

წვლილი შეაქვს საერთო დეკოლონიზაციის საქმეში. 

ბრძოლა იწყება გარეთ, მტრის წინააღმდეგ, მაგრამ 

იწყება შიგნითაც, მტრის ცხოვრების წესის წინაა-

ღმდეგ, რომელიც ყოველ ჩვენგანშია.“3  ჟურნალში 

შეგიძლიათ გაეცნოთ მესამე სამყაროს კინოს კრი-

ტიკული ტექსტებისა და მანიფესტების თარგმანებს 

(ჩილე, არგენტინა) და სტატიას არგენტინული რევო-

ლუციური კინოს ავტორზე, რაიმუნდო გლეიზერზე. 

ამასთანავე, ამონარიდს ამოს ფოგელის წიგნიდან 

„კინო, როგორც სუბვერსიული ხელოვნება», რომე-

ლიც აქტუალურია მსოფლიოში გაჩაღებული ომებისა 

და მასობრივი სისხლისღვრის ფონზე (ამ ომებს უა-

მრავი უდანაშაულო ადამიანი ეწირება; მათ უმეტეს 

ნაწილს ბავშვები და ქალები შეადგენენ).

წინააღმდეგობის საკითხზე მსჯელობა და მისი გაა-

ზრება მნიშვნელოვანია ჩვენი ქვეყნის კონტექსტშიც. 

არსებული ხელისუფლება, გაბატონებული პოლიტი-

კური კლასი, ავტორიტარული რეჟიმებისთვის და-

მახასიათებელ პოლიტიკას ატარებს. ძალაუფლების 

თავაშვებულობამ და გაცხადებულმა ავტორიტარუ-

ლმა პოლიტიკამ, უამრავი უდანაშაულო ადამიანის 

დაჭერა და კორუმპირებული სასამართლოს გადა-

წყვეტილებით მათი გასამართლება და ციხეებში გა-

მოკეტვა გამოიწვია (უამრავი ადამიანი, მათ შორის 

უმეტესად ახალგაზრდები, საპროტესტო აქციებზე 

მონაწილეობის გამო, გამოგონილი ბრალდებებით 

სხედან ციხეში). ამასთანავე, არსებული რეჟიმი, წინა 

რეჟიმის მსგავსად, სოციალური უთანასწორობის გა-

ღრმავების მთავარი გამტარია: ახდენს ძალაუფლე-

ბისა და რესურსების კონცენტრირებას, ხელს უწყობს 

კორუფციას, რესურსებზე წვდომაზე უთანასწორობის 

გაღრმავებას, კულტურული პოლიტიკის პარტიულ 

პოლიტიკასთან დაქვემდებარებას (კინოცენტრი დღე-

მდე რჩება ვიწრო პოლიტიკის გამტარ ორგანიზაციად 

და მხოლოდ კონფორმისტების და იმ ადამიანების 

ინტერესებს იცავს, რომლებიც ხელისუფლებას არიან 

დაქვემდებარებული).

მმართველი პოლიტიკური კლასი, აქ, წარმოადგენს 

არა სახალხო ინტერესების გამტარ სუბიექტს, არამედ 

ლუი ალთუსერისეულ „რეპრესიულ სახელმწიფო 

აპარატს». (ცხადია არსებობენ იდეოლოგიური აგე-

ნტები, სატელევიზიო და სხვა არხების პროპაგა-

ნდისტები, ერთგვარი ლაკომბ ლუსიენები). ის, არ-

სებული ეკონომიკური წესების კვლავწარმოებასა 

და შენარჩუნებაზე დგას, განაპირობებს ექსპლუატა-

ციურ ურთიერთობებს. მსგავსი ლოგიკა მოქმედებს 

დასაქმების სფეროში, რომელშიც სახელმწიფო არ 

ერევა და დამსაქმებლის კეთილგანწყობას უქვემდე-

ბარებს მშრომელი ადამიანების ცხოვრებას, ხოლო 

მათი პროტესტის შეჩერებას ციხეებში გამომწყვდე-

ვით ცდილობს. მაგალითად, ჭიათურაში, 29 აპრილს, 

საპროტესტო კარვებთან დააკავეს ოთხი ადამიანი, 

რომლებიც დღემდე რჩებიან პატიმრობაში. ჭიათუ-

რაში მაღაროელთა აქციები გასული წლის ნოემბერში 

შეწყვეტილი წარმოების შემდეგ დაიწყო და დღემდე 

მიმდინარეობს. მშრომელები სამუშაოზე აღდგენას, 

კომპანიის მიერ მიყენებული ზარალის ანაზღაურებას, 

განვითარებისთვის ფონდის შექმნას და ამ პროცესში 

პოლიტიკური პასუხისმგებლობის მქონე პირების ჩა-

რთულობას მოითხოვენ. სახელმწიფოს ერთადერთი 

პასუხი ათასობით ადამიანის პროტესტზე მათი დაში-

ნებითა და პოლიტიკურ პასუხისმგებლობაზე უარის 

თქმით გამოიხატება. ქალაქი დღემდე რჩება სოცია-

ლური კოლაფსის პირას.

ამ ყოველივეს ემატება ასოციალური პოლიტიკა, 

სტრატეგიული და კულტურული ობიექტების პრივა-

ტიზაცია, მათი ფუნქციური გაქრობა (გაუჩინარებული 

კინოთეატრები), ბუნებრივი რესურსების მიტაცება და 

საყოველთაო სივრცეების ფულის საკეთებელ მან-

ქანად გადაქცევა; ფარმაცევტული, საბანკო და აზა-

რტული ბიზნეს-მაფიის მხარდაჭერა; გაუმართავი ჯა-

ნდაცვის სისტემა; საგანმანათლებლო და კულტურულ 

სივრცეებზე იერიში; დამოუკიდებელი ხმის ჩახშობა; 

მათი იდეოლოგია მუშაობს ზემოდან ქვემოთ, მაგრამ 

ეს არაა უბრალოდ იდეოლოგიის და მისი კრიტიკის 

საკითხი. ეს, ასევე არის ალიანსების შექმნისა და ერ-

თმანეთთან სოლიდარული ჯაჭვების გაბმის საკითხი: 

„ჩვენი ერთადერთი იმედი სოლიდარობა, ერთიანო-

ბის პოვნა და იმის გაგებაა, რომ ჩვენი ინტერესები 

საერთოა.“ 

ალექსანდრე გაბელია ოქტომბერი, 2025 წელი.

3.ფერნანდო "პინო" სოლანასი და ოქტავიო ხეტინო. მესამე კინემატოგრაფისკენ. ჯენარიელო, no. 8 (2017 წლის მაისი).

4. We Need to Identify Hope: An Interview with Ken Loach by Stephanie Monohan. Screenslate, April 2024.



7

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რ
ე
ც
ე
ნ
ზ
ი
ე
ბ
ი



8

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რეცენზიები

რისი თქმა შეუძლია ჩვენთვის მოხეტიალე გმირს ქა-

ლაქზე, რომელშიც გადაადგილდება? როგორ შეიძლება 

ამოძრავებული, „გაცოცხლებული” ფოტოგრაფია იქცეს 

კინოდ? ქალაქში მოხეტიალე გმირი, რომლის გადა-

ადგილება რუტინის ნაწილია და ამ ქალაქის რიტმს, 

პულსაციას, ურბანულ ლანდშაფტს, მოუხელთებელ 

განწყობას აფიქსირებს და აღბეჭდავს. მისი მზერით ვა-

კვირდებით და ვსწავლობთ ამ ტერიტორიას, ქალაქის 

რუკას. 

განსაკუთრებით საინტერესოა, როცა ეს ხეტიალი, არა 

უბრალოდ გარკვეულ მდგომარეობასთან გამკლავებას, 

განწყობას, უმიზნოდ სიარულს ან კონკრეტული ამოცა-

ᲗᲔᲛᲝ ᲠᲔ – ᲙᲣᲠᲘᲔᲠᲘᲡ ᲗᲕᲐᲚᲘᲗ 
ᲓᲐᲜᲐᲮᲣᲚᲘ ᲗᲑᲘᲚᲘᲡᲘ 
(ᲙᲘᲜᲝᲡ ᲓᲐ ᲤᲝᲢᲝᲒᲠᲐᲤᲘᲘᲡ ᲛᲐᲒᲘᲐ)

ლიკა გლურჯიძე

„ეს ალეგორისტის მზერაა, რომელიც მთელ ქალაქს გადაჰყურებს, გაუცხოებული კაცის მზერა. 
ეს ფლანერის მზერაა, რომლის ცხოვრების წესიც ჯერ ისევ მბჟუტავი ნათებით 

შემრიგებლურად გარს ევლება მეტროპოლისის სასოწარკვეთილი ადამიანის მომავალს.“ 1

— ვალტერ ბენიამინი

1. ვალტერ ბენიამინი - რჩეული ესეები, ბოდლერი ანუ პარიზის ქუჩები,144 გვ. მთარგმნელი ანა ცქიტიშვილი.



9

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რეცენზიები

ნის შესრულებას უკავშირდება, არამედ ყოველდღიურ 

შრომასა და გამოწვევებს. მაგალითად, ტაქსისტი (Taxi 
Driver, 1976), რომელიც ნიუ-იორკის ქუჩებში გადა-

ადგილდება და მძიმე იმპულსების გამტარი ხდება, 

თითქოს ისრუტავს და ითვისებს ქალაქის დრამატულ 

სახეს. მკაფიოდ გვაჩვენებს ურბანულ სამყაროში, 

თუნდაც გადაადგილების პროცესში მყოფი ადამია-

ნის ტოტალურ მარტოობასაა და გაუცხოებას. ავტობუ-

სის მძღოლი (Paterson, 2016), რომელიც პატერსონის 

მშვიდ, მედიტაციურ, პოეტურ სამყაროს ირეკლავს. 

უბრალო, მშრომელი ადამიანი, რომელიც თან პოეტია 

და ყოველ საგანში, მოვლენაში, ადგილში პოეტური 

რეფლექსიის, შთაგონების წყაროს პოულობს, რაც 

კიდევ უფრო ამძაფრებს ამ მოხეტიალე, დამკვირვე-

ბელი მზერის ინტენსივობასა და მგრძნობელობას. ეს 

გმირები ქალაქის ორეულებიც 

კი ხდებიან და ამ ქალაქების სა-

იდუმლოებებს, სოციალურ, კულ-

ტურულ, პოლიტიკურ სურათს, 

კრიტიკულ პასაჟებს, ადამიანურ 

ურთიერთობებს ირეკლავენ და 

ამხელენ. 

ანკა გუჯაბიძის თემო რეს (2025) 

შემთხვევაში, ეს არის კურიერის 

ამბავი, რომელიც თბილისში გა-

დაადგილება, სხვადასხვა მი-

სამართებზე. კამერა თბილისის 

ყველაზე ხშირად აღბეჭდილ ლო-

კაციებს ცდება და მის სხვადასხვა 

სახეს, იმიჯს გვაჩვენებს. ფილმი 

მნიშვნელოვანია ფორმითა და 

გადაღების პრინციპითაც. ეს არის 

ფოტო-ფილმი, რომელიც დოკუ-

მენტური სიზუსტით აღბეჭდავს 

ქალაქის სოციალურ პორტრეტს 

და მხატვრული ელემენტების, ექსპერიმენტული ფო-

რმის მეშვეობით საინტერესო ვიზუალურ-აკუსტიკურ 

მოგზაურობას გვთავაზობს. რეალობა და ერთგვარი 

მაგიურობა, სოციალური კონტექსტი, რთული ყოფა და 

უეცრად შემოჭრილი სიმსუბუქე და იუმორი, მუდმივად 

თანაარსებობს ფილმში.

კინოს ისტორიაში არაერთი საინტერესო ფოტო-ფი-

ლმი არსებობს, მნიშვნელოვანი გადაწყვეტით, ფო-

რმითა თუ კონტექსტით. ყველაზე ცნობილი, რა თქმა 

უნდა, კრის მარკერის ასაფრენი ბილიკია (1962). ესე-

ისტური კინოს უმნიშვნელოვანესი ავტორი, მთხრო-

ბელი და ფოტოგრაფი, მეხსიერების „მკვლევარი“, 

რომლის კინოს მაგიურობას ერთნაირად განსა-

ზღვრავს ექსპერიმენტული ფორმები, რეალობისა და 

წარმოსახვის სინთეზი, უკიდურესი პოეტურობა და 

პოლიტიკურობა. ასაფრენ ბილიკში მარკერი გამოგო-

ნილ ამბავს გვიამბობს, პარიზის ორეულის ჩვენებით, 

არარსებული ომით, მაგრამ ადამიანური განცდების, 

ტრავმული მეხსიერების ძალიან ხელშესახები კვლე-

ვით. ანიეს ვარდას კუბაში გადაღებული ფოტო-ფილ-

მიც შეგვიძლია გავიხსენოთ (Salut les Cubains, 1963), 

რომელშიც „ფოტოგრაფიული ცეკვის“ სცენაც გვაქვს 

შთამბეჭდავ კუბელ რეჟისორ სარა გომესთან ერთად. 

ამ ფორმას ახლავს თავის სიმძაფრე, შემოქმედებითი 

გადაწყვეტა, ერთგვარად მიბრუნება კინოს საწყისებ-

თან, მოძრაობისა და უძრაობის სინთეზით და ზემოთ 

ხსენებულ მაგალითებში, პოლიტიკური აქცენტებითაც. 

თავისთავად ქრება ზღვარი 

ფოტოგრაფიასა და კინოს, 

სტატიკურსა და დინამიკურს, 

ამოძრავებულ გამოსახულე-

ბასა და  მოხელთებულ მომე-

ნტს შორის. 

თემო რეს შემთხვევაში ავტორი 

ეძებს საკუთარ სტილსა და ხედ-

ვას, როგორ „აალაპარაკოს“ 

და აამოძრაოს ფოტოგრაფია 

(პროფესიონალი ფოტოგრა-

ფის მზერით და მგრძნობელო-

ბით), სხვადასხვა ვიზუალური 

და აკუსტიკური ელემენტების 

შემოტანით, თხრობის პროცე-

სით, ცალკეული სცენებითა და 

რიტმით. ეს არის მსახიობის 

ამბავი, რომელსაც კურიერად 

უწევს მუშაობა და თავის გა-

დარჩენა თბილისში, ურბანულ 

რეალობაში, ქალაქის გეოგრაფიასა და პოლიტიკურ, 

სოციალურ დღის წესრიგში. მისამართებში, მიმართუ-

ლებებში, ადამიანურ განცდებში გარკვევა და საკუ-

თარი ადგილის პოვნაც ამ ქაოსურ სამყაროში. ფილმი 

ეფუძნება თემო რეხვიაშვილის სადებიუტო წიგნს, კუ-
რიერის ამბები. რეხვიაშვილი მთავარ როლსაც ასრუ-

ლებს და „ირგებს“ საკუთარ ნახევრად ბიოგრაფიულ 

ორეულს (ის, ასევე თანასცენარისტია, ანკა გუჯაბიძესა 

და სალომე ასათიანთან ერთად). შესაბამისად, იგი 

თავადაა მწერალიც, ავტორიც და მთავარი მთხრო-

ბელი ხმაც ამ ამბავში, რომელშიც გვესმის მისი ნაა-

ზრევი, ვეცნობით მის ისტორიას, გამოწვევებით სავსე 

ცხოვრებას და თბილისის ფიზიკურ და ემოციურ ლა-



10

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ნდშაფტს. ზოგჯერ უკიდურესი სიმძაფრით, ზოგჯერ კი 

იუმორითა და თვითირონიით. 

ყოველი ფოტო — სახლის, სადარბაზოს, ეზოს, გამვლე-

ლის, თავისთავად რაღაც ამბავს ყვება, მძიმეს, რთულს, 

დროით დაღდასმულს. როგორც უკვე ითქვა, გმირს, მის 

ხასიათს, თან სდევს იუმორი და ერთგვარი სიმსუბუქეც, 

რომლითაც უმკლავდება ქალაქის პერსონალურ და 

კოლექტიურ მოცემულობებს, დრამატულ ამბებს. მაგა-

ლითად, მოპედის გაფუჭების და შეკეთების ეპიზოდში, 

რომელშიც კიდევ უფრო ექსპრესიული ხდება ვიზუა-

ლური თხრობა. ან მოედნის საზეიმო გახსნისას, თავის 

სტუმრებითა და გროტესკული, პოლიტიკური ელემენტე-

ბით. მსახიობის რთულ ყოფასა და სრულიად მიზერულ 

ანაზღაურებაზე რეფლექსიასაც მოვისმენთ და რიგითი 

ადამიანის, ერთი კურიერის გადარჩენისთვის ბრძოლის 

მუდმივ პროცესსაც, თვითგამორკვევის მცდელობებთან 

ერთად. ფიზიკური მოგზაურობის, გადაადგილების პრო-

ცესის ამსახველი ფილმები, ხშირად შინაგან მოგზაურო-

ბასა და იდენტობის კრიზისს, თვითგამორკვევის რთულ 

გზებსაც გვანახებს. ურბანულ თუ ხრიოკ ლანდშაფტებ-

თან ერთად, სადაც ვენდერსის, ანგელოპოლუსის თუ 

ქიაროსთამის გმირების დროსა და სივრცეში მოუხელ-

თებელ, უსასრულო ხეტიალის მითოსს ვიზუალურად 

ვაკვირდებით (რომელსაც განსაკუთრებულ სიმძაფრეს 

აძლევს კინოენა), გმირების შინაგან ოდისეასაც ვადე-

ვდნებთ თვალს. სამყაროში დაკარგულობის, მარტოო-

ბის, დევნილობის, მუდმივი ძიების პროცესში ყოფნის, 

თავგადასავლებში ჩავარდნის სურვილის, გადარჩენის 

თუ განწირულობის იმპულსებთან ერთად. მოხეტიალე 

გმირები იმ რეალობის სიმპტომებს კარგად წარმოაჩე-

ნენ, რომლებშიც უწევთ არსებობა, ყოფნა, ძიება, რუტი-

ნული მუშაობა თუ უბრალოდ არსებობა. ამ მხრივ, გა-

მონაკლისს არც თემო და მოხეტიალე კურიერის ამბავი 

წარმოადგენს, რომელიც თანამედროვე თბილისის ქაო-

ტურ ყოფას, გამოწვევებს და ალაგ-ალაგ შემორჩენილ 

მაგიასაც გვაჩვენებს. 

ამ დოკუმენტური სიზუსტით აღბეჭდილ, რეალისტურ სა-

მყაროში, ბოლოს იჭრება ფანტასმაგორიული სიზმარი 

თუ ზმანებაც. მაგიური ელემენტის შემოტანა თითქოს 

რეალურსა და წარმოსახვითს შორის კიდევ უფრო მე-

ტად შლის ზღვარს, თბილისსაც შორდება მზერა 

და უთვალთვალებს ახლო დისტანციიდან. 

მნიშვნელოვანია ისიც, რომ ეს არის ინსტიტუ-

ციური დაფინანსების გარეშე და ხალხის მხა-

რდაჭერით შექმნილი ნამუშევარი, რომელიც 

შეჩერებული დაფინანსებების, ბოიკოტის და 

ქვეყანაში მიმდინარე პროცესების დროს, კიდევ 

უფრო შთამაგონებელი და პრეცედენტულია. 

ფილმმა როტერდამის კინოფესტივალზე ორი 

ჯილდო მოიპოვა (საუკეთესო მოკლემეტრა-

ჟიანი ფილმი და ჰოლანდიელი კრიტიკოსების 

პრემია). 

ამბავი, გადაწყვეტა, თხრობის სტილი, რიტმი, რეალო-

ბასთან დიალოგი და სიზმრისეული პასაჟები, მთლია-

ნობაში დასამახსოვრებელ კინემატოგრაფიულ გამოც-

დილებას გვთავაზობს. ფილმი შეგვახსენებს იმასაც, 

რომ ყოველთვის შესაძლებელია კინოს ფორმებით 

ექსპერიმენტირება და საკუთარი ხმის, ენის, გზების ძი-

ება. ეკრანზე კი შეიძლება — რეალობა და ფანტაზია თა-

ნაარსებობდეს, კინოს მაგიის ყოველ ჯერზე, ხელახლა 

აღმოჩენის შანსით.



11

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ვინც გრძნობს, მისთვის ცხოვრება ტრაგედიაა, 
ხოლო ვინც აზროვნებს მისთვის — კომედია. სჯობს 
ტრაგიკომედიის მსახიობი იყო, ვიდრე რომელიმე 

კონკრეტულის.

 (ჟან დე ლა ბრუიერი)

ბერლინის ცა ვიმ ვენდერსის 1987 წლის ფილმია, 

რომლის სიუჟეტი დასავლეთ ბერლინში ვითა-

რდება და მოგვითხრობს ორი ანგელოზის, დემიე-

ლისა და მარიონის ამბავს, რომლებიც ადამიანთა 

ცხოვრებას აკვირდებიან. ანგელოზები “არსებო-

ბენ” მარადიულ, უფერულ სამყაროში, რომელშიც 

მათ ადამიანთა აზრების მოსმენა და ემოციების 

წაკითხვა შეუძლიათ. თუმცა დემიელს უფრო მეტი 

უნდა ვიდრე ადამიანების აზრების მოსმენაა. მას 

სურს გახდეს ადამიანი, იგრძნოს, შეეხოს და შეი-

ყვაროს. ფილმის გადაღების დროს ბერლინი ჯერ 

კიდევ კედლითაა გაყოფილი, რაც რეჟისორმა 

ჭკვიანურად გამოიყენა თავის ფილმში. კერძოდ, 

მან ფილმში ქალაქი დაყო სულიერ და მატერი-

ალურ სამყაროებად, როგორც ადამიანთა და 

ანგელოზთა განცალკევების მეტაფორა. ფილმში 

თითქოს ნაჩვენებია ერთიანობისადმი ლტოლვა, 

როგორც ქალაქის გაერთიანებისა, ისე ანგელო-

ზების არსებობასა და ადამიანურ გამოცდილებას 

შორის უფსკრულის გადალახვის თვალსაზრისით.

ფილმის პროტაგონისტი, დემიელი ხვდება მარტო-

ხელა აკრობატს, მარიონს, რომელიც თავდავიწყე-

ბით უყვარდება. მარიონი მგრძნობიარე და მარტო-

სული პერსონაჟია, რომელიც კარგად აცნობიერებს 

თავის, როგორც ფიზიკურ, ისე ემოციურ ჩაკეტი-

ლობას. მან ჯერ არ იცის, რომ დემიელი ანგელო-

ზია და მოგვიანებით იგი თავად გახდება მედიუმი 

ᲪᲐ ᲑᲔᲠᲚᲘᲜᲘᲡ ᲗᲐᲕᲖᲔ

გოგა გუგავა



12

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

დემიელსა და ფიზიკურ სამყაროს შორის. მარიონის 

მეშვეობით დემიელი განიცდის ფიზიკურ და ემოციურ 

ლტოლვებს, რომელიც მარიონსაც მსგავსად სწყურია. 

მარიონი განასახიერებს ადამიანის სისუსტეს, რაც გა-

მოიხატება სხვა ადამიანთან კავშირის დამყარების 

სურვილში. იგი, როგორც აკრობატი, რომელიც გა-

მოკიდებულია ცასა და დედამიწას შორის, ერთგვარი 

არასტაბილური ბალანსის გამოხატულებაა. ადამიანე-

ბის შემყურე დემიელი, რაღაც მომენტში გადაწყვეტს, 

რომ უარი თქვას უკვდავებაზე, რათა თავის თავზე 

გამოცადოს ადამიანური ყოფა, თუნდაც მცირე ხნით. 

ანგელოზებს, რომლებსაც შეუძლიათ მხოლოდ და-

კვირვება, მაგრამ არა განცდა, სურთ გაიგონ, თუ რა 

აძლევს ცხოვრებას აზრს და მიუხედავად ამდენი და-

ბრკოლებისა მაინც რატომ ებღაუჭებიან ადამიანები 

სიცოცხლეს. მაგრამ ამ ცოდნის მისაღებად მსხვერ-

პლის გაღება მხოლოდ ერთეულებს შეუძლიათ, რო-

გორც ეს დემიელმა და პიტერმა შეძლეს, რომლებიც 

ფსონად უკვდავებას ჩამოვიდნენ.

მთელი ფილმის განმავლობაში, ანგელოზები ხში-

რად ჩანან ქანდაკებებზე ან ბერლინის არქიტექტურის 

ისტორიულ ნანგრევებს შორის. ეს გასაკვირი არ არის 

თუ გავიაზრებთ, რომ ქანდაკებები სიმშვიდეს, და-

კვირვებას და მუდმივობას განასახიერებენ, ისევე რო-

გორც თავად ანგელოზები, რომლებიც მარადიულები 

არიან, თუმცა ქანდაკებებივით პასიურები. მეორე 

მხრივ, ბერლინის დანგრეული და გაუბედურებული 

შენობები წარმოადგენენ ადამიანების არსებობის 



13

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

წარმავლობას, სისუსტესა 

და ცხოვრების გარდამავალ 

ბუნებას. ეს კონტრასტი მა-

რადიულსა და დროებითს 

შორის ხაზს უსვამს ფილ-

მის ფოკუსირებას დროზე, 

უკვდავ-მოკვდაობასა და 

ადამიანის უჩვეულო მდგო-

მარეობაზე. 

ვენდერსი ბინარული ოპო-

ზიციების გასამიჯნად ოსტა-

ტურად იყენებს ფერებს. 

კერძოდ, მეტაფიზიკურ სა-

მყაროს, რომელშიც ანგე-

ლოზები მარადიულად 

ცხოვრობენ და ადამიანებს 

აკვირდებიან, შავ-თეთრი 

კადრებითაა წარმოდგე-

ნილი. ხოლო სენსორული 

სამყარო, რომელშიც ადამი-

ანები ცხოვრობენ ფერადია.  

შავ-თეთრი სამყარო ანგე-

ლოზების პერსპექტივიდან 

არის ნაჩვენები, როგორც 

მარადიულად განცალკე-

ვებული და ფიზიკური შე-

გრძნებებისგან დაცლილი. 

ეს ორი ფერი სიმბოლურად 

გამოხატავს მათ უუნარო-

ბას, სრულად განიცადონ 

ცხოვრება ისე, როგორც 

ამას ადამიანები აკეთებენ. 

როდესაც ფილმი ფერადი 

ხდება, ის 

წარმოადგენს ადამიანის აღქმას, 

სავსეს ვიბრაციით, ემოციებითა 

და სენსორული დეტალებით. ეს 

ვიზუალური კონტრასტი გვაჩვე-

ნებს ანგელოზების სურვილს, და-

ტოვონ თავიანთი მარგინალური, 

უკვდავი არსებობა და შეიგრძნონ 

ადამიანური ცხოვრების სიმდი-

დრე, მთელი მისი მანკიერებებით. 

ასევე, საინტერესოა ხელები და 

შეხების მოთხოვნილება, რომე-

ლიც ფილმში განმეორებადი სიმ-

ბოლოა. ანგელოზებს სურთ სა-

მყაროსთან შეხება და ურთიერთობა, მაგრამ მათ 

ეს არ შეუძლიათ. როდესაც დემიელი საბოლოოდ 

ხდება ადამიანი, მისი ერთ-ერთი პირველი გამოც-

დილება არის საგნებთან შეხება, იქნება ეს კედელი, 

საკუთარი სხეული თუ სხვა. ეს აქტი გვაiჩვენებს თუ 

რამდენად მნიშვნელოვანია ფიზიკური კავშირი 

ადამიანური გამოცდილებისთვის.

ხმა, შინაგანი მონოლოგები

ფილმში ხმის ერთ-ერთი ყველაზე საინტერესო გა-

მოყენებაა შინაგანი მონოლოგები. ანგელოზებს 

შეუძლიათ ადამიანების ფიქრების თანაზიარნი გახ-

დნენ. როდესაც ისინი ბერლინის ქუჩებში მოძრაო-

ბენ, მაყურებელს ესმის ადამიანთა შინაგანი ხმები, 

წვდომა აქვს მათ აზრებზე, მოგონებებზე, შიშებსა და 

სურვილებზე. ეს მონოლოგები აჩვენებს ჩვეულებ-

რივი ადამიანების შინაგან მეს და ხილულს ხდის 

მათ შინაგან ბრძოლებს. ეს ტექნიკა საშუალებას აძ-

ლევს მაყურებელს აღიქვას სამყარო ისე, როგორც 

ამას ვენდერსის აზრით ანგელოზები აღიქვამენ. ში-

ნაგანი ხმების მოსმენა ერთგვარად ინტიმურობის 

შეგრძნებასაც ქმნის. ასევე, გამოკვეთს ანგელოზე-

ბის როლს, როგორც კაცობრიობაზე დამკვირვებ-

ლებისა და ხაზს უსვამს მათ ემპათიას ადამიანების 

მიმართ, მიუხედავად იმისა, რომ არ შეუძლიათ უშუ-

ალოდ განიცადონ ადამიანთა ემოციები.

ვენდერსი ანგელოზთა და ადამიანთა სამყაროს 

უკეთ გამოსაკვეთად ფერებთან ერთად ხმასაც 

ორიგინალურად იყენებს. ეპიზოდებში, რომლებ-

შიც ანგელოზებზეა ფოკუსირება, ხმოვანი პეიზაჟი 

მშვიდი, ეთერული და ატმოსფერულია. მათი ხმები 



14

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ხშირად რბილი და არეკვლითია, დაახლოებით რო-

გორც ჩურჩული. ჩურჩულის ხმები აძლიერებს გან-

ცდას, რომ ანგელოზები არსებობენ განსხვავებულ, 

მეტად სულიერ სამყაროში, შორს ქაოსური, ხმაური-

ანი, ადამიანური სამყაროსგან. ხოლო როდესაც ფი-

ლმი ადამიანურ პერსპექტივაზე გადადის, ხმა უფრო 

გამოკვეთილი ხდება, ივსება ქალაქის ყოველდღიური 

ხმებით, იქნება ეს მანქანების, ნაბიჯების, სიცილისა 

თუ უბრალოდ ადამიანების საუბრის ხმა. ეს ხმები, 

რომლებიც ქმნიან უწყვეტ ფონს ანგელოზთა  და-

კვირვების პერიოდში, ბერლინის ხმოვან პეიზაჟს გა-

მოხატავს, რომელიც ფილმის განუყოფელი ნაწილია. 

ამ ხმებს ფილმი მიჰყავთ კონკრეტულ დროსა და სი-

ვრცეში — 1980-იანი წლების ბერლინში. ბერლინის 

ხმები ხაზს უსვამს ადამიანთა სამყაროს დინამიკას, 

რომელიც ეწინააღმდეგება ანგელოზთა უფრო წყნარ, 

უფრო განცალკევებულ სამყაროს. 

მუსიკა

მუსიკა, როგორც სხვა ხმები, ერთ-ერთ მნიშვნელოვან 

როლს ასრულებს ფილმში. იგი გამოხატავს ადამია-

ნის ცხოვრებისეულ ემოციასა და სიღრმეს. ფილმში 

ვხვდებით Nick Cave and Bad Seeds-ისა და Crime & 

the City Solution-ის პერფორმანსებს, ეს როკ მუსიკა 

კონტრასტშია ანგელოზების სცენების მშვიდ, ამრეკ-

ლავ ატმოსფეროსთან. ხმამაღალი, რეალისტური და 

ენერგიით სავსე მუსიკა იპყრობს ადამიანური ემოცი-

ების ვნებას. ფილმში მუსიკა ხშირად იმ სენსორულ 

გამოცდილებას განასახიერებს, რომლის შეგრძნებაც 

ანგელოზებს სურთ. დემიელისთვის როკ-მუსიკა წა-

რმოადგენს მძაფრი გრძნობებისა და რეალური სა-

მყაროს ნიმუშს, რომლის ნაწილიც სურს, რომ თავად 

გახდეს. ზემოხსენებული მუსიკალური პერფორმან-

სების ჩართვა ფილმს ხდის ავთენტურს, რაც მეტად 

გამოკვეთს ფილმის ატმოსფეროს ომისშემდგომ ბერ-

ლინში, რომელშიც ადამიანები იბრძვიან ცხოვრების 

გასაგრძელებლად.

სიჩუმე

შინაგან მონოლოგებთან და მუსიკასთან ერთად ფი-

ლმის გარკვეულ ეპიზოდებში მნიშვნელოვანია სი-

ჩუმე, განსაკუთრებით სცენებში, რომლებშიც ანგე-

ლოზები აკვირდებიან ადამიანებს. სიჩუმე ხაზს უსვამს 

მათ განცალკევებას ფიზიკური სამყაროსგან და ზოგ-

ჯერ აჩვენებს მარტოობასა და გაუცხოებას, რომელსაც 

გრძნობენ პერსონაჟები, განსაკუთრებით მარიონი. 

მისი, როგორც აკრობატის ცხოვრება და ემოციური 

იზოლაცია კარგად არის გამოხატული სიჩუმეში, რაც 

ფილმს უფრო ინტროსპექტულსა და მელანქოლიურს 

ხდის. სიჩუმე ეწინააღმდეგება ადამიანის ცხოვრები-

სეულ ხმაურს და სიცოცხლისუნარიანობას, რაც ხაზს 

უსვამს იზოლაციას, რომელსაც განიცდიან როგორც 

ანგელოზები, ასევე გარკვეულ შემთხვევებში თავად 

ადამიანებიც. მდუმარე კადრების დროს ერთგვარი 

რეფლექსიის საშუალება ეძლევა მაყურებელს, და-

ფიქრდნენ ფილმის ღრმა ფილოსოფიურ საკითხებზე 

არსებობასა და დროსთან მიმართებით.

 

წინააღმდეგობა

ფილმის მიხედვით ადამიანად ყოფნა უკვე ნიშნავს 

წინააღმდეგობაში ცხოვრებას. ადამიანებს უნდათ 

სიყვარული, მაგრამ ეშინიათ დაუცველობის, სურთ 

იცოდნენ ყველაფერი, მაგრამ ცხოვრობენ გაურკვე-

ვლობაში, იტანჯებიან, მაგრამ არ სურთ სიკვდილი. 

დემიელი ადამიანად გახდომას არა ამ წინააღმდეგო-

ბების მიუხედავად, არამედ მათ გამო ირჩევს: „ახლა 

მე ვიცი ის, რაც არცერთმა ანგელოზმა არ იცის.“ დე-

მიელის ტრანსფორმაცია ტკივილებით არის სავსე, 

თუმცა ეს ტკივილები, რომლებიც წინააღმდეგობას 

ახლავს თან, რეალურია, ამიტომ ეს წინააღმდეგობა 

სიცოცხლეს ღირებულებას ანიჭებს.

თავად ფილმის სტრუქტურა პოეტურად არის აგებული 

და არა სწორხაზოვნად. რეჟისორი არ ცდილობს წი-

ნააღმდეგობების ახსნას ან მათ აღმოფხვრას — ის 

მათ უბრალოდ აჩვენებს, როგორც ადამიანთა ცხო-

ვრების განუყრელ ნაწილს, რომელსაც ადამიანები 

ისინი ხშირ შემთხვევაში შიშველი ხელებით, მა-

რტონი უპირისპირდებიან. თავად ბერლინიც წინააღ-

მდეგობების ქალაქია: გაყოფილი, მაგრამ მთლიანი, 

უძველესი და ამასთან თანამედროვე, აჩრდილებითა 

და იმედებით სავსე. ბერლინის კედელი კი როგორც 



15

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

პირდაპირი, ისე ემოციური წინააღმდეგობაა. ის არ უნდა არსებობდეს, მაგრამ არსებობს და ყველაფერს გან-

საზღვრავს. ბერლინი ერთი ქალაქია, მაგრამ კედლის საშუალებით ორადაა გაყოფილი. ხალხს კედლის ორივე 

მხარეს საერთო ისტორია და კულტურა აქვს, მაგრამ ისინი ფიზიკურად და პოლიტიკურად დაშორებულნი არიან. 

დასავლეთ ბერლინი ფილმში ნაჩვენებია, როგორც ღია, ქაოსური და კომერციალიზებული მხარე. აღმოსავლეთ 

ბერლინი კი (რომელიც იშვიათად არის პირდაპირ ნაჩვენები) კონტროლირებადი და შეზღუდულია. ფილმი გა-

მუდმებით გვახსენებს ბერლინის ომით განადგურებულ წარსულს — ნანგრევებს, ძეგლებსა და მოგონებებით 

სავსე ჩუმ სივრცეებს. ქალაქს ყველაფერი ახსოვს, მაგრამ მისი მოსახლეობა იძულებულია დაივიწყოს ის მთლი-

ანობა, რომელიც ოდესღაც ჰქონდა.

ბერლინის კედელი ფიზიკური ბარიერია, რო-

მელიც ბერლინის მოსახლეობის ცხოვრებაში 

მნიშვნელოვან როლს თამაშობს, თუმცა მთელი 

ფილმი მაინც ადამიანის სურვილზეა, გადალახოს 

წინააღმდეგობები — ადამიანებს, სამყაროებს 

შორის, ხილულსა და უხილავს შორის. რაც უფრო 

მეტად იშლება კედელი, მით უფრო მეტ ადამიანს 

სურს გაერთიანება — ემოციურად, სულიერად და 

პოლიტიკურად. ანგელოზები დროისა და სივ-

რცის მიღმა არიან. კედელი კი დროისა და ადგი-

ლის სიმბოლოა — იგი მე-20 საუკუნის ისტორიის 

ერთ-ერთი ნაწიბურია.

ფილმის გამოსვლისას გერმანელმა კინოკრიტი-

კოსმა იკითხა, ხომ არ შეიძლებოდა, რომ დემიე-

ლის პერსონაჟი შეგვედარებინა კინოს მაყურებელთან? — ეს კითხვა მართლაც შეიძლება დაისვას თუ დავფიქ-

რდებით იმაზე, რომ მაყურებელიც, დემიელის პერსონაჟივით, მხოლოდ დამკვირვებელია და ამ სამყაროსგან 

ცალსახად დისტანცირებულია. ის ემოცია და კათარზისი კი, რომელსაც მაყურებელი განიცდის, დროებითი და 

მყიფეა. არსებობს ორი ტიპის მაყურებელი. პირველს სურს ცხოვრება გამოგონილ, ფიქციურ სამყაროში გაცვა-

ლოს. მეორეს კი, ურჩევნია დისტანცია შეინარჩუ-

ნოს და თავის რეალურ სამყაროში დარჩეს. ფილმის 

ბოლო ეპიზოდში, დემიელისა და მარიონის დია-

ლოგისას, გამოყენებულია ახლო ხედი პერსონაჟები 

კამერის წინ დგანან, უყურებენ კამერას და ქმნიან 

ილუზიას, თითქოს მაყურებელს ესაუბრებიან და მათ 

კინოს სამყაროში იწვევენ.

საბოლოო ჯამში, მიუხედავად იმისა, რომ ფილმში 

გამუდმებით ვხვდებით ტრაგიკულ პერსონაჟებს, 

რომელთაც დაივიწყეს სიცოცხლის მაგიურობა და 

მას მხოლოდ ტანჯვად აღიქვამენ, ფილმი არამც და არამც არ არის პესიმისტური. ამის დასტურია პიტერ ფალკი, 

მსახიობი, რომელიც ფილმში საკუთარ თავს თამაშობს. იგი ერთ დროს დემიელის მსგავსად ანგელოზი იყო, თუ-

მცა თავისი უკვდავება ადამიანად ყოფნის აუტანელ სიმსუბუქეში გაცვალა, რასაც ერთი წუთითაც კი არ ნანობს. 

პირიქით, დემიელსაც მოუწოდებს, რომ ადამიანური ყოფა დააფასოს. ადამიანები, რომლებიც უსიცოცხლო, გა-

ყინული სახეებით დადიან, არიან ბავშვები, რომლებიც ერთ დროს ენთუზიაზმით თამაშობდნენ და სურდათ, რომ 

წყარო მდინარე ყოფილიყო, მდინარე დიდი დინება, ეს დინება კი ზღვა.



16

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ



17

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ᲬᲛᲘᲜᲓᲐᲜᲘ, ᲠᲝᲛᲔᲚᲡᲐᲪ ᲐᲠᲐᲤᲔᲠᲨᲘ 
ᲡᲭᲘᲠᲓᲔᲑᲐ ᲬᲛᲘᲜᲓᲐᲜᲝᲑᲐ 

ლუკა ვადაჭკორია

არსებობს უცნაური, მუდმივი დუმილი გარკვეული ჭეშმარიტებების ირგვლივ, კოლექტიური შეთანხმება, 

რომ თვალი ავარიდოთ ლპობას, ჩაგვრას, გენოციდს, რომელიც “პროგრესის” მბზინავი ზედაპირის ქვეშ 

არსებობს. ყველა დროში არსებობდა ისეთი ადამიანი, რომელიც ამ დუმილის წინააღმდეგ გაბედავდა 

გალაშქრებას, ვერ აიტანდა შემზარავ სიჩუმეს, კონფორმულობას და მის დამსხვრევას შეეცდებოდა. 

ერთ-ერთი ასეთი ადამიანი, პიერ პაოლო პაზოლინი იყო. მისი კინემატოგრაფიული თუ პოეტური აზრი 

ახშობდა საზოგადოებრივ ილუზიებს. პაზოლინი იმ ცივილიზაციის სიმპტომებს ეწინააღმდეგებოდა, რო-

მელიც სულს კარგავდა, ემორჩილებოდა იმას, რასაც ის სასტიკად უნივერსალურ დაავადებად მიიჩნევდა: 

ფაშიზმის მზაკვრულ, ფორმაცვალებად მეტასტაზებს, რომელიც ხელახლა აცოცხლებდა საკუთარ თავს.

მე-19 საუკუნეში შარლ ბოდლერის ლექს-პროზაში, შარავანდის დაკარგვა (Perte d’aureole) ვიგებთ, რო-

გორ კარგავს პოეტი შარავანდს და პოეზია — საკრალურობას. პოეზია წინასწარმეტყველებს მე-20 საუკუ-

ნეს, სადაც უამრავი პოლიტიკური თუ სოციალური სენი გაიხრწნება. პაზოლინის კინემატოგრაფრაფიულ 

(და არა მარტო) არეალს ის მიტოვებული, საზოგადოებისგან გარიყული ადამიანები მოიცავენ, რომლებიც 

ისტორიის მიღმა დარჩნენ. მათ აქრობთ ძალაუფლების მქონე ხალხი.



18

რეცენზიები

ყველის ქურდი, მისი შემაშფოთე-

ბელი, თუმცა უნივერსალური ში-

ნაარსით (სურათი ანთოლოგიური 

ფილმის Ro.Go.Pa.G. ერთ-ერთი 

სეგმენტია, რომლის ავტორებიც 

პაზოლინი, გრეგორეტი, გოდარი 

და როსელინი არიან), სცილდება 

კონვენციურ განსაზღვრებას, რო-

გორც უბრალო კინემატოგრაფი-

ული ეპიზოდი. პაზოლინი, ფილმის 

მეშვეობით, აღწერს ხელოვანის 

ღრმა, მტანჯველ ჩართულობას იმ 

სოციალურ-პოლიტიკურ, ფილო-

სოფიურ და ესთეტიკურ პრობლე-

მებში, რომლებმაც მე-20 საუკუნის 

შუა პერიოდის იტალია მოიცვა. ამ 

ფილმს პასიურად არ უყურებენ, მას 

მძაფრი აქტიურობით გრძნობენ, 

როგორც ზედმიწევნით შექმნილ 

მანერისტულ მონასმს, რომელიც 

მკაფიოდ გამოკვეთილ და დია-

ლექტიკურ სივრცეშია მოთხრო-

ბილი — ურბანულ პერიფერიაში1.  

ეს სივრცე, მისი თანდაყოლილი 

წინააღმდეგობებით, გაცილებით 

მეტია, ვიდრე უბრალო გადასა-

ღები მოედანი. ის წარმოადგენს 

ალეგორიულ სი-

ვრცეს, რაც მკა-

ფიოდ ასახავს 

განვითარებულ, 

მომხმარებლურ 

დასავლეთსა და 

მებრძოლ, მარგი-

ნალიზებულ „მე-

სამე სამყაროს“ 

შორის არსე-

ბულ გლობალურ 

უფსკრულს. ეს და-

ყოფა პაზოლინის 

მოდერნულობისა 

და გლობალიზა-

ციის შესახებ მარქსისტული კრი-

ტიკის ცენტრალური, განმეორე-

ბადი პრინციპია, მუდმივი, თითქმის 

აკვიატებული საზრუნავი, რომელიც 

მის მთელ შემოქმედებას მოიცავს. 

ასევე, სოციალური კომენტარია, 

რომელიც იტალიური ლიტერატუ-

რის ნეორეალისტურ მიმართულე-

ბებში გვხვდება.

ამ კრიტიკის უმთავრეს ნაწილს 

წარმოადგენს სტრაჩის (მარიო 

ჩიპრიანი) ფიგურა, რომლის სახე-

ლიც, იტალიურად „ნაჭრებს“ ნიშ-

ნავს. ის დამცირებული, ამორფული 

სილუეტია არსებულ სივრცეში; 

ანსახიერებს სუბპროლეტარია-

ტის აბსოლუტურ გაურკვევლობას 

— კლასს, რომელიც განწირულია 

სულ უფრო გულგრილი საზოგა-

დოების გარემოში. პაზოლინის 

ფორმალური სტრუქტურა ორმაგ 

ვიზუალურ რეესტრს იყენებს — მი-

ზანმიმართულ და ესთეტიკურად 

რადიკალურ არჩევანს, რომელიც 

აძლიერებს მის მთავარ არგუმენტს 

იტალიური საზოგადოების შეური-

გებელი ნაწილების, და შესაბამი-

სად, გლობალური უთანასწორობის 

შესახებ. ამგვარად ქმნის მკვეთრ 

კონტრასტებს, რომლებიც ხშირად 

იტალიურ რეალისტურ მხატვრულ 

ლიტერატურაში გვხვდება, ვერგას 

I Malavoglia-დან ომისშემდგომ 

იდეებამდე, რომელშიც ერი თავის 

შინაგან დაყოფას ებრძვის. ერთი 

ვიზუალური პოლუსი არის ქრისტეს 

ჯვარცმის ცოცხლად დადგმული 

სცენა, რომელიც მკაფიო და შემ-

ზარავი ინტერტექსტუალური დია-

ლოგით არის გადმოცემული რენე-

სანსული ხელოვნების მიმართ. აქ, 

პაზოლინი ზედმიწევნით აღადგენს 

ისეთი ხელოვანების ექსტატიკურ, 

თითქმის ჰალუცინაციურ ფერთა 

პალიტრებს, როგორებიც არიან 

როსო ფიორენტინო და იაკოპო 

და პონტორმო. ამ წმინდა სცენებს 

თეატრალურობით ავსებს, რაც მყი-

სიერად მიუთითებს მათ კონსტრუ-

ირებულ, წარმოდგენით ბუნებაზე2.  

ნაჩვენები ვიზუალური სამყარო 

აღბეჭდილია მკაცრი, შავ-თეთრი 

გამოსახულებით, რომელიც ფილ-

მის მთავარ დიეგეტურ რეალობას 

ქმნის. 

ეს მონოქრომული სამყარო გაუფი-

ლტრავ ჭეშმარიტებას, ილუზიისგან 

განძარცვულ ნედლ მატერიალურ 

არსებობას განასახიერებს, რომე-

ლიც ესთეტიზებულ რელიგიურ ტი-

ლოს მკაფიოდ უპირისპირდება. ეს 

მკვეთრი ვიზუალური დაყოფა არ 

არის ზედაპირული სტილისტური 

არჩევანი; ეს არის კინემატოგრა-

ფიული ენის ნაწილი, რომელიც 

1. Azzolina, F. La ricotta: Pier Paolo Pasolini tra crisi person. 2020.

2. იქვე



19

რეცენზიები

მიზნად ისახავს იმ თანდაყოლილი წინააღმდეგობების წინ წამოწევას, რომელთა გამოვლენასაც პაზოლინი და-

უღალავად ცდილობდა. გადასაღებ მოედანს, რომელსაც ორსონ უელსის მიერ შემზარავი ინტელექტუალური 

ამპარტავნებით განსახიერებული რეჟისორი ხელმძღვანელობს, პაზოლინი მწვავე ფილოსოფიური და პოლი-

ტიკური განცხადებებისთვის მეტა-კინემატოგრაფიულ სცენად აქცევს. უელსის გმირი ნაკლებადაა რეჟისორი, 

ის უფრო განსაზღვრული ტიპია — საკმაოდ ცინიკური ფიგურა, რომლის მრავალენოვანი მოსაზრებები ინტე-

ლიგენციის შენიღბული კრიტიკის გამომხატველია. ის თანამონაწილე და გულგრილია საზოგადოებრივი უბე-

დურების მიმართ. ინტელექტუალურ კლასზე ეს კრიტიკული ხედვა იტალიურ ლიტერატურაში განმეორებადი 

მოტივია, იტალო კალვინოს სატირული დაკვირვებებიდან დაწყებული, პიერ პაოლო პაზოლინის უფრო მძაფრი 

სოციალური კრიტიკით დამთავრებული მის რომანებსა და ესეებში. სამსახიობო დასი, როგორც საზოგადოების 

მიკროკოსმოსი, სულ უფრო მეტად ზედაპირული ჰედონისტური მისწრაფებებითა და უსაზღვრო მატერიალური 

მოხმარებით არის განსაზღვრული, ერის ეთიკური საფუძვლების დაკარგვის მძლავრ სიმბოლოდ ფუნქციონი-

რებს.

ამ ეთიკისგან დაცლილ კო-

ნტექსტში, სტრაჩი ჩამომხმარ, 

ფრუსტრირებულ სიწმინდის 

ფიგურად გვევლინება, რომ-

ლის არსებობაც მხოლოდ გა-

დარჩენის ინსტინქტია, თითქმის 

ცხოველური, იმპერატივით არის 

განპირობებული. მისი ურყევი 

ერთგულება მეუღლისა და ოთხი 

შვილის მიმართ, რომლებსაც 

უანგაროდ აძლევს თავის მწირ 

მონაპოვარს, ოჯახური მოვალე-

ობის ღრმა განცდას უსვამს ხაზს, 

რაც გარემომცველ მატერიალი-

ზმთან მკვეთრ, თითქმის აუტა-

ნელ კონტრასტშია. პაზოლინის 

კინემატოგრაფიული ფუნჯის 

მონასმი აქ ნაზიც არის თავისი ემპათიით და სასტიკიც თავისი პატიოსნებით: სტრაჩის სასოწარკვეთილი მცდე-

ლობა, ქალის კოსტიუმი და პარიკი მოირგოს მეტი საკვების მოსაპოვებლად, შემზარავი, გროტესკული დეტალია, 

რომელიც აძლიერებს მის დამცირებასა და შიმშილით განპირობებულ არაადამიანურ მდგომარეობას. ადამი-

ანის სასოწარკვეთის ამგვარი სუსტი, შეურიგებელი ასახვა ეხმიანება იტალიელი ნეორეალისტი ავტორების, 

ჩეზარე პავეზესა და ელიო ვიტორინის ნაშრომებს, რომლებიც მსგავსი სიმკაცრით იკვლევდნენ მშრომელთა 

და გაჭირვებულთა ცხოვრებას. მისი ცხოველურად მოტივირებული სწრაფვა, მოპოვებული საკვები პრიმიტიულ 

გამოქვაბულში დამალოს (პრე-სოციალური, თითქმის არქეტიპული სივრცე) ხაზს უსვამს მის იზოლაციასა და 

დაუცველობას, რაც მას „ცივილიზებული“ საზოგადოების მიღმა ტოვებს. ძაღლის მიერ მისი საკვების აღმოჩენა 

და შემდეგ შეჭმაც, მისი არსებობის დაუნდობელი სისასტიკის დამანგრეველ, თითქმის ბიბლიურ შეხსენებად 

გვევლინება — სისასტიკის, რომელსაც საზღვარი არ აქვს.

თუმცა, საოცარი და თითქმის აბსურდული გამძლეობით, სტრაჩი, გამოკვების სურვილით, ძაღლს ჟურნალისტს 

ყველში უცვლის და გამოქვაბულში მიაქვს. ეს ეპიზოდი, სასოწარკვეთილებასა და ხანმოკლე ტრიუმფს შორის 

რხევით, მარგინალიზებულთა ყოველდღიური, სასტიკი არსებობის ბრძოლის ოსტატური გამოვლინებაა. ბრძო-

ლის, რომელიც თითქმის უხილავია ექსპლუატატორი, მდიდარი კინოსამყაროსთვის.

სივრცეში არსებული ამორფული ჰუმანიზმის გზას მივყავართ სტრაჩის ჯვარცმამდე, რომელიც ქრისტეს ჯვარც-



20

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

მის ღრმა და შემზარავი პარალელია, თუმცა მისი ტანჯვა 

წმინდად მატერიალურ გაჭირვებაშია ფესვგადგმული. 

პაზოლინის გაბედული სუბვერსია საღვთო იკონოგ-

რაფიის მიმართ, ამ ფილმში ყველაზე რადიკალურია. 

სტრაჩის ვნება არ არის ღვთაებრივი გამოსყიდვისთვის, 

არამედ ძირითადი, განუყოფელი საარსებო მინიმუ-

მისთვის, რომელიც სისტემამ მას მოუსპო. ტანჯვის ეს 

მატერიალისტური ინტერპრეტაცია ეხმიანება ომისშემ-

დგომ იტალიურ ლიტერატურულ სივრცეს, სადაც ავტო-

რები ხშირად იკვლევდნენ ადამიანის მდგომარეობას 

საარსებო ბრძოლისა და სოციალურ-ეკონომიკური 

გაჭირვების პრიზმაში. სტრაჩის ადამიანურობა გაშიშ-

ვლებულია, ესთეტიზებულ დრამაში უბრალო დეკორა-

ციადაა ქცეული. მისი უკანასკნელი, სასოწარკვეთილი 

ფიქრები საკვებს ეხება; მტანჯველი სურვილი, რომე-

ლიც აუტანლად მიუწვდომელი რჩება. 

ფილმის საბოლოო ირონია ვლინდება, როდესაც სხვა 

მსახიობები, გროტესკული ცინიზმით, აგროვებენ საკვე-

ბის ნარჩენებს და ზიზღით უყრიან მას, როგორც „ხარბ 

ღორს“. ჯვარი, მკაფიოდ მოჩანს უკაცრიელი ბორცვის 

ფონზე, მასზე სტრაჩის უძრავი გვამი კი, უნაკლოდ ჩა-

ცმული მაყურებებლების შეკრებილ ბრბოს დასცქერის, 

რომლებიც „მოქმედების“ გამეორებას ელოდებიან. მა-

გრამ სტრაჩი მკვდარია. ის ტრაგიკულად გარდაიქმნა 

ბიბლიურ გმირად, თანამედროვეობის მსხვერპლად, 

რომლის სიკვდილმაც, მიუხედავად მისი მიზეზის სიმა-

რტივისა, საბოლოოდ მოახერხა ხალხისთვის თვალე-

ბის ახელა. მისი წინა უხილაობა ბრბოსთვის საბოლოო 

მსხვერპლმა დაარღვია, რაც მისი ღრმა, თუმცა ტრაგი-

კულად უგულებელყოფილი, ადამიანური არსებობის 

შემზარავ შეხსენებად გვევლინება.

პაზოლინის დეტალიზებული, მაგრამ ურყევი კრი-

ტიკა ომისშემდგომი იტალიის „ამორფული იტალიური 

კულტურისა და პოლიტიკის“ მიმართ დელიკატური სი-

ზუსტით არის გადმოცემული, რაც მის ღრმა სოციალურ 

გავლენას უსვამს ხაზს3.  ფილმის კინემატოგრაფიულ 

ღირებულებას მნიშვნელოვნად აძლიერებს მისი მრა-

ვალფეროვანი ტექნიკა. პაზოლინი მიზანმიმართულად 

უპირისპირებს მიამიტი, კეთილშობილი გლეხის რო-

მანტიზებულ სტერეოტიპს ბევრად უფრო კომპლექსურ 

და ხშირად სასტიკ რეალობას, თანაც ქრისტიანულ 

კულტურასთან ღრმა, პიროვნულ და იკონოკლასტურ 

დიალოგს აწარმოებს. წმინდასა და შებილწულს, სო-

ფელსა და ქალაქს შორის ეს დინამიკური ურთიერთ-

ქმედება იტალიური ლიტერატურის სხვადასხვა ნიმუშში 

მუდმივი ძაფია XIX საუკუნის ბოლოდან მოყოლებული, 

ვერგას ვერისტოდან კათოლიკე მწერლების ნაშრო-

მებამდე, რომლებიც მოდერნულობას ებრძვიან. რო-

გორც თვითგამოცხადებული კათოლიკე მარქსისტი, 

პაზოლინი, ხშირად მკაცრ კათოლიკურ დოქტრინასთან 

ღრმა დაპირისპირებაში იმყოფებოდა, თუმცა მისი პო-

ეზია და ადამიანის ტანჯვისადმი ხელშესახები, თითქმის 

ინსტინქტური თანაგრძნობა, მისი შემოქმედების განმ-

საზღვრელი და მამოძრავებელი ძალა იყო. პაზოლინის 

ღრმა კავშირი „მესამე სამყაროს კინოსთან“, მისი კი-

ნემატოგრაფიის განმსაზღვრელი მახასიათებელია, რაც 

აშკარად ჩანს ისეთ ადრინდელ ნამუშევრებში, როგო-

რიცაა მამა რომა და აკატონე.

პაზოლინი მუდმივად ცდილობდა მარგინალიზებული 

თემების მიერ განცდილი შიმშილისა და სისტემური 

3. Pasolini, p.p. Pier Paolo Pasolini. La ricotta (1963) – Sinossi e commenti. Centro Studi Pier Paolo Pasolini Casarsa.



21

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ჩაგვრის ესთეტიზაციას, იტალიის პერიფერიების მცხო-

ვრებლებს „მიტოვებულ გვამებად“ ასახავდა, რომლე-

ბიც ჰეგემონი პოლიტიკური და ეკონომიკური კლასების 

მიერ ლპობისთვის იყო მიტოვებული. ეს პერსპექტივა 

ამყარებს მკაფიო იდეოლოგიურ და ესთეტიკურ შესა-

ბამისობას ბრაზილიურ “სინემა ნოვოს“ მოძრაობასთან. 

პიტერ ბონდანელა და პატრიკ რამბლი ხშირად განიხი-

ლავდნენ პაზოლინის ალეგორიულ მიდგომას მარგი-

ნალიზებულთა მიმართ4.  პაზოლინი გლაუბერ როშას 

მსგავსად ფიქრობდა, რომ „არც იტალიელ პროლეტა-

რიატს შეუძლია თავისი ნამდვილი გაჭირვება გაუგოს 

ცივილიზებულ ადამიანს, არც ცივილიზებულ ადამიანს 

შეუძლია გაიგოს იტალიის პერიფერიაში მცხოვრები 

ადამიანის გაჭირვება.5”  გაგების სირთულე ღრმად არის 

ფესვგადგმული კლასობრივ და კულტურულ დაყოფაში, 

ბარიერში, რომლის გადალახვასაც პაზოლინი დაუღა-

ლავად ცდილობდა თავისი ხელოვნებით. პაზოლინის 

თეორიული ტექსტები და ნამუშევრები უფრო მეტად 

გვეხმარება მისი კინემატოგრაფიის გასაგებად — „სემი-

ოტიკური ტერმინოლოგიის გათვალისწინების გარეშე, 

დღეს შეუძლებელია კინოზე, როგორც გამომსახველ 

ენაზე, საუბარი.” რაც მის ცნობილ ესეში პოეტური კინო 

არის განხილული, არაა მხოლოდ თეორიული დეკლა-

რაცია, არამედ წარმოადგენს პრაქტიკული მოქმედებე-

ბის ფუნდამენტურ ფილოსოფიურ საფუძველს6. 

პაზოლინი ამტკიცებდა, რომ კინემატოგრაფიული სე-

მიოტიკა, ხელოვნების სხვა „ენებისგან“ განსხვავებით, 

„არაფერზე არ არის დაფუძნებული“ — პროვოკაციული 

მტკიცება, რომელიც მიუთითებს ობიექტური რეალო-

ბისა და სუბიექტური გამოცდილების უფრო პირდაპირი, 

ნაკლებად შუამავალი გამოხატვის უნიკალურ უნარზე. 

კინოს უნიკალური გამომსახველობითი ძალის ეს იდეა, 

რომელიც კონვენციური ლინგვისტური სტრუქტურე-

ბით არ არის შეზღუდული, პარალელებს პოულობს 

იტალიურ ლიტერატურულ თეორიის ახალი ნარატი-

ული ფორმების რევოლუციური პოტენციალის შესა-

ხებ დისკუსიებში. სწორედ ამ თეორიული პოზიციიდან 

აგებს პაზოლინი თავის სტრუქტურულ კონცეფციებს, 

განსაკუთრებით მის რელიგიურ ფილმებში, რომლებიც 

თანმიმდევრულად წარმოადგენენ მის ღრმა პოლიტი-

კური და სოციალური მრწამსის ალეგორიულ ასახვას.

ყველის ქურდში პაზოლინი ავითარებს როშას უნივერ-

სალურ იდეას მესამე სამყაროს სპეციფიკური პირობე-

ბის შესახებ, თემას, რომელიც მოიცავს იტალიის უგუ-

ლებელყოფილ პერიფერიებზე დაკვირვებას. როშას 

აზრი, რომ „ეკონომიკურმა და პოლიტიკურმა სიტუა-

ციამ მიგვიყვანა ფილოსოფიურ ნაკლოვანებამდე და 

უძლურებამდე, რაც გონებას ასტერილებს და ისტერი-

აში გვაგდებს“, ზუსტ ალეგორიულ ასახვას პოულობს 

სტრაჩის ტრაგიკულ ნარატივში7.  

ეგზისტენციალური სასოწარკვეთილებისა და სოცია-

ლური დამბლის ეს განცდა ღრმად ეხმიანება ღირე-

ბულებათა კრიზისს, რომელსაც მრავალი იტალიელი 

მწერალი თუ რეჟისორი იკვლევდა ომისშემდგომ პე-

რიოდში. შესაბამისად, ყველის ქურდი გადმოსცემს 

მკაცრ რეალობასა და მის ხშირად არაადეკვატურ, 

თუნდაც ექსპლუატატორულ, მხატვრულ წარმოდგენას 

შორის, შეურიგებელ ალეგორიულ მეთოდოლოგიას. 

ის პაზოლინის ურყევი რწმენის მძლავრი დადასტუ-

რებაა: ხელოვნება, როდესაც სემიოტიკური სიზუსტით, 

მორალური რწმენითა და შეურიგებელი პატიოსნებით 

არის გამოყენებული, ფლობს უნიკალურ უნარს, გამო-

ავლინოს და გააკრიტიკოს მისი ისტორიული მომენტის 

ღრმად ფესვგადგმული საზოგადოებრივი და სულიერი 

კრიზისები. ყველის ქურდი არ ამოიზრდება კონკრე-

ტული კულტურული თუ სოციალურ იდეიდან. ის ყვება 

ამბავს რომელიც უნივერსალურია ნებისმიერ დროსა 

და სივრცეში. ეს არის ამბავი ჩაგვრაზე და პოეზიაზე, 

რომელიც აუცილებლად მიაგნებს ნებისმიერ წერტილს.

4. იქვე

5. Murphy. 2017.

6. პაზოლინი, პ.პ. პოეტური კინო. ჯენარიელო.

7. Murphy. Pasolini’s Cinema of Poetry: The Sacred and the Profane. Alphaville: 

Journal of Film and Screen Media. 2017.



22

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ



23

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ სამოქალაქო პროტესტის იდეა ხშირად გადაგვაქვს 

მასშტაბურ ქუჩის მღელვარებებზე, აჯანყებებსა 

და მასობრივ გამოსვლებზე, მაგრამ რეალურად, 

თითოეული ცვლილება, ისტორიული ძვრაც კი, 

შესაძლოა, იწყებოდეს ჩუმად — ერთი ადამიანის 

შინაგანი დაუმორჩილებლობითა და სიჩუმის დარ-

ღვევით. პირველი ნაბიჯით, რომელიც დანარჩენე-

ბისთვის გზის გაკაფვას იწყებს.

არის მომენტები, როცა დუმილის გარსი ირღვევა 

და ჩურჩული ყვირილად გადაიქცევა, გაუცხოება 

—  ერთობად და განცდად, რომ ცვლილება არ 

არის შორეული ოცნება, არამედ ის ხელშესახები 

სულიერი იარაღია, რომელსაც ყველა ჩვენგანი 

ფლობს. ასეთ დროს, მარტოხელა და დაბნეული 

ხმა, იკვეთება ათასობით სხვა ხმაში და იბადება 

პროტესტის მძლავრი ხმა, რომელიც ბოჭავს უსა-

მართლობას და იბრძვის თავისუფლებისთვის. 

 

ავა დუვერნეის ფილმი, სელმა, სწორედ იმ ღირე-

ბულებებზე საუბრობს, რომლებიც ერთდროულად 

პირადიცაა და პოლიტიკურიც, ადამიანურიც და 

მასობრივი წინააღმდეგობის ხერხემალიც. სელმა 

არ არის მხოლოდ ბიოგრაფიული დრამა მარტინ 

ლუთერ კინგზე. ესაა ფილმი იმაზე, თუ როგორ შე-

იძლება უსამართლობას პასუხობდეს არა ძალა, 

არამედ მტკიცე პრინციპი, არა შურისძიება, არამედ 

გაბედული თანაგრძნობა.

ფილმი მოგვითხრობს 1965 წლის მოვლენებზე, 

კერძოდ კი —  მარტინ ლუთერ კინგისა და სამო-

ქალაქო უფლებების მოძრაობის მიერ სელმადან 

მონტგომერიმდე მოწყობილ მარშზე, რომელ-

საც ერთი მიზანი ჰქონდა — აფროამერიკელთა 

ᲮᲘᲓᲘᲡ ᲛᲔᲝᲠᲔ ᲛᲮᲐᲠᲔᲡ

 ბექა მაისურაძე



24

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ხმის მიცემის უფლების უზრუნველყოფა. რა თქმა 

უნდა, ისტორიული კონტექსტი უმნიშვნელოვანესია 

—  ფორმალურად, ამერიკის კონსტიტუცია ყველა 

მოქალაქეს ჰპირდებოდა თანასწორობას, მაგრამ 

პრაქტიკაში სამხრეთში შავკანიანი მოსახლეობა 

სისტემურად იზღუდებოდა: ბიუროკრატიული ბარი-

ერებით, დაშინებით, ძალადობით, ძალაუფლების 

მონოპოლიზებით. კანონი მხოლოდ ქაღალდზე არ-

სებობდა. ამგვარი ასიმეტრია მხოლოდ ძალაუფლე-

ბის საკითხი არ იყო, ეს იყო ასევე ადამიანურობის 

უარყოფა.

სწორედ ასეთ გარემოში ჩნდება ის, რაც ფილმში 

წარმოადგენს პროტესტის არსს — არალეგალური 

ჩაგვრის წინააღმდეგ განხორციელებულ ლეგალურ 

წინააღმდეგობას. მარტინ ლუთერ კინგის პრინციპი 

იყო არა სისუსტე, არამედ შეუპოვრობა; სტრატეგია, 

რომელიც არა მხოლოდ მორალურ, არამედ პრაქტი-

კულ ძლიერებად იქცა. კინგი ფილმში წინა პლანზეა, 

მაგრამ სურათი არც ერთი წამით არ გვაჩვენებს, 

რომ საქმე მხოლოდ ერთ კაცში იყო —  პირიქით, ის 

ღრმად წარმოგვიდგენს კოლექტიური წინააღმდე-

გობის ძალას. ამაშია მისი პოლიტიკური სიდიადეც: 

პროტესის სათავე მხოლოდ ერთი ადამიანი არაა, ის  

საერთო გადაწყვეტილება და  საერთო ნაბიჯია.

ფილმის ერთ-ერთი ყველაზე ძლიერი ასპექტია ის, თუ 

როგორ გვაჩვენებს, რომ გმირობა არ არის ზებუნებ-

რივი მოვლენა. მთავარი არჩევანია იდგე იმ ადგილას, 

მაშინაც კი, როცა იცი, რომ ძალადობა გარდაუვალია.  

 

სელმას ხიდზე მომხდარი თავდასხმა იყო არა 

მხოლოდ პოლიციის სისასტიკის დოკუმენტური 

რეპრეზენტაცია, არამედ კინოს ენით დასმული 

კითხვა: რას ნიშნავს, იყო ადამიანი წონასწო-

რობა დაკარგულ საზოგადოებაში? როგორ დგა-

ხარ მშვიდად, როცა ხელისუფლება თავს ესხმის 

მას, ვინც სიტყვას იყენებს იარაღის ნაცვლად? 

 

და მაინც, რა არის ის ძალა, რომელიც ადამიანს 

აჩერებს ხიდის შუაგულში, როცა წინ გარდაუვალი 

ძალადობაა, უკან კი შიშის ფესვები? რა უბიძგებს 

ადამიანს აირჩიოს დაუცველობა, როცა შეუძლია 

გაჩუმდეს? ეს არ არის მხოლოდ პროტესტი, ეს არის 

ერთგვარი გამოცხადება საკუთარი ადამიანობისა, 

ცნობიერება, რომ საკუთარი ღირსება არ შეიძლება 

დუმილის ფასად მიღებულ სიმშვიდეში გაცვალო. 

სწორედ ამ სიმამაცეშია ძალა, რომელიც არ ექვე-

მდებარება კანონებს, არამედ უბრალოდ ჩვენშია.

სწორედ ამ დროს იბადება ყველაზე რთული სახეობა 

გმირობისა: გმირობა მაშინ როცა არ იცი, დაგინახა-

ვენ თუ არა, გაიგებენ თუ არა, გადარჩები თუ არა, 

მაგრამ მაინც დგები, მაინც ამბობ სიტყვას - “არა» და 

აგრძელებ გზას.  ალბათ, სწორედ ეს არის ადამია-

ნური ბუნების ყველაზე ნათელი მხარე.

დღეს, როცა უსამართლობა სულ სხვაგვარ ფორმებს 

იღებს: ციფრულ სივრცეებში, სამუშაო გარემოში, 

პოლიტიკურ ჩრდილებში და ა.შ. მაინც იგივე კითხვა 

რჩება: თუ არა შენ, მაშინ ვინ? თუ არა ახლა, მა-

შინ როდის? სელმას გზავნილი სწორედ ამაშია, არ 

ელოდო, სანამ ვინმე დაგიძახებს. შენ უკვე გეძახიან 

და შენი ნაბიჯი იმ გზაზე უკვე იწყებს ახალი ხიდის 

შენებას.

დუვერნეი გვიჩვენებს მარტინ ლუთერ კინგის სხვა 

მხარეებსაც. ის არ არის წმინდანი, რომელიც ყვე-

ლაფერს სწორად აკეთებს. პირიქით: ის უკან იხევს, 

ეჭვობს, ჩერდება. სწორედ აქ ხდება ნათელი მთა-

ვარი გზავნილი: მნიშვნელობა არ აქვს, დაიბადები 

თუ არა გმირად, გმირობა შეიძლება იყოს არჩევანი 

და ქმედება, რომელსაც ჩაიდენ მაშინ, როცა სხვა გზა 

აღარ დაგრჩება. 

ფილმი იდეალურად გვანახებს, როგორ იბადება 

პროტესტი და ის ჩნდება არა იქ, სადაც ხალხი ყვი-

რის, არამედ იქ, სადაც ადამიანი რწმუნდება, რომ 

დუმილი უკვე შეუძლებელია. პროტესტი ხშირად 

იწყება მაშინ, როდესაც მუხლზე ხარ დაჩოქილი, მა-

გრამ იქვე უნდა გადაწყვიტო ფეხზე ადგომა. 

ერთ-ერთი ყველაზე ამაღელვებელი რაც ფილმს 

აქვს არის რწმენა, რომ ხმა აქვს ყველას და სწო-

რედ ყველაზე “უძლურები”, ყველაზე განაპირა 

ადამიანები ქმნიან ისტორიას, რომ ცვლილება არ 

მოდის მხოლოდ ხელისუფლებებიდან ან სასამა-

რთლოს დარბაზიდან, ის მოდის ქუჩიდან, ის მო-

დის ადამიანების ნაბიჯებიდან, რომლებიც ერთად 

გადადიან ხიდს. ერთ მხარეს ჩაგვრაა —  მეორე 

მხარეს მომავლის შესაძლებლობა და გადაბი-

ჯება ამ ხიდზე. მიუხედავად იმისა, რომ შეიძლება 

ვერ გადაკვეთო, ეს არის ნამდვილი პროტესტი. 

 

ფილმი არ გვიამბობს მხოლოდ შავკანიანი ამერიკე-

ლების ისტორიისა და 1965 წლის მოვლენების შესა-

ხებ, ეს უნივერსალური გზავნილია ყველა სივრცეში, 

სადაც უთანასწორობა ჯერ კიდევ კანონზე მაღლა 

დგას. ფილმი არაა ხარკი წარსულისთვის, არამედ 

გზავნილია აწმყოსთვის: ცვლილება არასდროს 



25

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

დგება თავისით. ის არ მოჰყავთ სახელმწიფოს სათავეში მყოფ ადამიანებს. მას ჩვენ ვქმნით.

და თუ ფიქრობ, რომ შენი ხმა არ ისმის, სელმა გეუბნება —  ისმის.  თუ გგონია, რომ მარტო ხარ, სელმა გეუბნება 

—  არა ხარ.  თუ გგონია, რომ ვერ შეცვლი, სელმა გეუბნება —  შეცვლი.  ისტორია ზუსტად ასე იცვლება: ერთი 

ნაბიჯით, ერთი სიტყვით, ერთ ხიდზე გადასვლით.



26

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თ
ე
ო

რ
ი
ა
/

თ
ა
რ

გ
მ
ა
ნ
ი



27

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ჟან ლუი კომოლის ფუნდამენტური ადგილი კინოს ისტორიაში საკვანძო ტექსტებით უჭირავს — ტექნიკა 
და იდეოლოგია, კინო/იდეოლოგია/კრიტიკა და ახალგაზრდა მისტერ ლინკოლნი. კომოლის იცნობენ, 
როგორც ჯაზის მკვლევარსა და კინორეჟისორს, რომელსაც 40 წლის მანძილზე არ შეუწყვეტია კინოს 
გადაღება. მისი როლი უცვლელია კინოში მარქსისტული თეორიული მიდგომის განვითარების კუთხით, 
განსაკუთრებით 1968 წლის მაისის მოვლენების შემდეგ. 

მის სახელს უკავშირებენ ალჟირის კინოკლუბს, ფრანგულ სინემათეკასა და „კაიე დუ სინემას“ წითელ 
პერიოდს (1968 — 1973), როცა ბაზენიანელების შემდეგ — რადიკალური, წინააღმდეგობრივი გარდატე-
ხით — ჟურნალის სათავეში ე. წ. ალთუსერიანელები ექცევიან (რედაქტორები: ჟან ლუი კომოლი და ჟან 
ნარბონი).

თუკი 1963-1968 წლების „კაიეს” კრიტიკა მეტწილად კინოანალიზის სემიოლოგიურსა და სტრუქტურა-
ლისტურ თეორიებს ეფუძნება — ზურგს უმაგრებს ჟურნალთან კრისტიან მეცის, როლან ბარტის, პიერ 
პაოლო პაზოლინისა თუ რეიმონდ ბელურის გრძელვადიანი თანამშრომლობა — 1968 წლიდან „კაიეს” 
რიგებში ჩნდებიან „ახალბედები”, რომლებიც კინოანალიზის სემიოლოგიურ მიდგომას კითხვის ნიშ-
ნის ქვეშ აყენებენ. ყურადღებას მის შეზღუდულობაზე, აბსტრაქტულობასა და აპოლიტიკურობაზე ამახ-
ვილებენ; ისტორიული და სოციალური კონტექსტის მოხელთებას უწუნებენ; კაპიტალიზმის გამიზნულ 
კრიტიკაში უუნაროდ მიიჩნევენ.

ლუი ალთუსერის იდეოლოგია და იდეოლოგიური სახელმწიფო აპარატების გამოჩენა ჟურნალის პოლი-
ტიკურსა და ესთეტიკურ ხედვას რადიკალურად ცვლის. „წითელი კაიე” ალთუსერთან ერთად კრისტიან 
მეცის, როლან ბარტის, ჯულია კრისტევასა და ჟაკ დერიდას ნამუშევრების გამოყენებას, კინოს, როგორც 
ნიშნების სისტემის, ანალიზისთვის იწყებს. ახალი რედაქცია ფსონს რადიკალურ კინომწარმოებლებზე 
დებს — ჟან ლუკ გოდარი, ჟან-მარი შტრაუბი, დანიელ ულიე, „ძიგა ვერტოვის ჯგუფი”. იდეოლოგიურ 
კრიტიკასა და მილიტარისტულ კრიტიკასთან ერთად, ჟურნალში ჩნდება კოლექტიური ავტორობის 
ფორმებიც — სტატიების ნაწილი ავტორის გარეშე, კოლექტიური პასუხისმგებლობით ქვეყნდება. კაიეს 
„ლიტერატურული კრიტიკა” და ენა აქ ნაცვლდება „იდეოლოგიური კრიტიკითა” და მისი გრამატიკით.

CinExpress გთავაზობთ დანიელ ფეირფაქსის ინტერვიუს ფრაგმენტს ჟან ლუი კომოლისთან, რომელიც 
2012 წელს რამდენიმე ნაწილად გამოქვეყნდა Senses of Cinema-ში. 

ინტერვიუ წლების შემდეგ აფასებს „კაიე დუ სინემას”, ერთი მხრივ, ყველაზე რევოლუციურსა და პო-
პულარულ, მეორე მხრივ, ყველაზე თეორიულსა და „არაგლამურულ“ პერიოდს. ინტერვიუში ჟან ლუი 
კომოლი იხსენებს რთულ დროს ყველასთვის, კინოს ხალხის ჩათვლით; ერთი რედაქციისა (“კაიე დუ 
სინემა”) და ერთი ქვეყნის ამბავს (საფრანგეთი) უმწვავესი დაპირისპირებების, ადამიანური ტკივილე-
ბისა და დატოვებულ-მიყენებული ჭრილობების ფონზე, სადაც 1968 წელი იქცა ერთდროულად დიდი 
გაერთიანებისა და დიდი დაყოფის ხანად. 

„ᲓᲘᲐᲮ, ᲩᲕᲔᲜ ᲣᲢᲝᲞᲘᲡᲢᲔᲑᲘ ᲕᲘᲧᲐᲕᲘᲗ; ᲒᲐᲠᲙᲕᲔᲣᲚᲬᲘᲚᲐᲓ, 

ᲐᲮᲚᲐᲪ ᲕᲐᲠ“ 
ᲘᲜᲢᲔᲠᲕᲘᲣ ᲟᲐᲜ ᲚᲣᲘ ᲙᲝᲛᲝᲚᲘᲡᲗᲐᲜ:

წინასიტყვაობა დაურთო და თარგმნა  ნინი შველიძემ



28

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

1961 ᲬᲔᲚᲡ, ᲐᲚᲟᲘᲠᲘᲓᲐᲜ ᲞᲐᲠᲘᲖᲨᲘ ᲩᲐ-
ᲛᲝᲮᲕᲔᲓᲘᲗ.

პარიზიდან რამდენჯერმე წავედი სორ-

ბონაში, სადაც ლექციებს ვესწრებოდი. 

ეს ლექციები ჩემზე დღესაც დიდ შთა-

ბეჭდილებას ახდენს. დროის უმეტეს 

ნაწილს სინემათეკაში ვატარებდი. 1961 

წლის მიწურულს სინემათეკაში უკვე 

თითქმის ყოველდღე დავდიოდი. იქვე ჟან ანდრე ფი-

ესკისა და ჟან ევსტაშთან ერთად მეგობრების ტრიო 

შევქმენით.

ერთ დღესაც ჟან დუშემ შენიშნა, რომ სინემათეკაში 

ვათენებდით და მე და ჟან ანდრეს შემოგვთავაზა, 

როგორც ავტორები „კაიე დუ სინემას“ რიგებს შევე-

რთებოდით. ჩემი პირველი სტატია „კაიეში“ ჰოვარდ 

ჰოუქსის სერჟანტ იორკის (1941) შესახებ 1962 წელს გა-

მოქვეყნდა, პარიზში ჩასვლიდან ერთი წელიც არ იყო 

გასული. გაოგნებული და მოჯადოებული ვიყავი, ჟურ-

ნალისთვის პირველი სტატიის წერისას ძალიან ვღე-

ლავდი.

ᲛᲐᲜᲐᲛᲓᲔ ᲡᲮᲕᲐ ᲒᲐᲛᲝᲪᲔᲛᲔᲑᲘᲡᲗᲕᲘᲡᲐᲪ ᲬᲔ-
ᲠᲓᲘᲗ?

არა, იქამდე ლექსებს ვწერდი, მაგრამ 

არა კრიტიკას. მაშინ ჟურნალის თანაა-

ვტორები დუშესა და ერიკ რომერის გა-

რდა, ჟან დომარჩი, ფერეიდუნ ჰოვეიდა 

და სხვები იყვნენ.

ᲠᲘᲕᲔᲢᲘ ᲘᲡᲔᲕ „ᲙᲐᲘᲔᲨᲘ“ ᲘᲧᲝ?

რივეტი კვლავ მუშაობდა, მაგრამ არა 

ჟურნალის საქმეებში. იშვიათად წერდა, 

თუმცა ლოჯისტიკური თვალსაზრისით 

გარკვეულ როლს მაინც თამაშობდა. 

ამან აიძულა ჟან დუშე მოვეძებნეთ, 

მას „კაიეში“ ახალგაზრდული სისხლის 

შემოტანა სურდა. მე და ჟან ანდრე, რომერმა ძალიან 

სწრაფად დაგვაწინაურა რედაქციის ასისტენტის პო-

ზიციაზე, ამიტომ ჟურნალზე მუშაობაში უფრო დიდ 

როლს ვთამაშობდით. შეგირდობის პერიოდი სულ 

რამდენიმე თვეს გაგრძელდა.

ᲐᲛ ᲓᲠᲝᲘᲡᲐᲗᲕᲘᲡ „ᲙᲐᲘᲔᲡ“ ᲡᲐᲙᲛᲐᲝᲓ ᲙᲚᲐ-
ᲡᲘᲙᲣᲠᲘ ᲛᲡᲝᲤᲚᲛᲮᲔᲓᲕᲔᲚᲝᲑᲐ ᲰᲥᲝᲜᲓᲐ.

ფილოსოფიური განსხვავება არ-

სებობდა. რომერი თავის საკვანძო 

სტატიებში, მაგალითად, ცელულო-

იდი და მარმარილო, წერდა, რომ 

„კაიეს“ გაწეულმა შრომამ კინოს 

თანდაყოლილი ძალა შესძინა. კინო 

არ იყო მხოლოდ მეშვიდე ხელოვნება, არამედ ხელო-

ვნება, რომელიც მოიცავდა ყველა დანარჩენ ხელო-

ვნებას და მათზე მაღლა იდგა. ჩვენ უკვე აბსურდულად 

გვეჩვენებოდა კინოზე მსჯელობის ასე გაგრძელება, 

ლიტერატურასა თუ მუსიკასთან თანაკვეთის ჭრილში. 

რომერის იდეის მიხედვით, კინოს გააჩნდა გარვეული 

ავტოკრატიულობა, მისი კომპლექსურობა და სიმდი-

დრე არ უკავშირდებოდა ხელოვნების სხვა დარგებს, 

არამედ ამ დარგებმა საკუთარი აღსასრული ჰპოვეს 

კინოში. ამ ლოგიკამ რომერი დააახლოვა მიშელ მო-

ურლეს ჟურნალის Présence du cinema-ის აზრებთან.

ᲛᲐᲙᲛᲐᲰᲝᲜᲘᲔᲚᲔᲑᲘᲡ ᲟᲣᲠᲜᲐᲚᲘ.

ზუსტად. ამრიგად, რომერი აღმოჩ-

ნდა მემარჯვენე, ღიად ფაშისტური, 

იდეოლოგიური პოზიციის მქონე 

ადამიანების გარემოცვაში, რასაც ჟან 

ანდრეც ეწინააღმდეგებოდა, პირ-

ველ რიგში, კულტურული მიზეზებით.

საბოლოოდ, რომერი გაუშვეს და მისი ადგილი სარე-

დაქციო კომიტეტმა დაიკავა რივეტის ხელმძღვანელო-

ბით. უნდა აგვერჩია რომერის მხარე და მასთან ერთად 

წასვლა, ან რივეტი — ჩვენ ეს უკანასკნელი ავირჩიეთ. 

რივეტთან გაცილებით დიდი კულტურული და ინტე-

ლექტუალური კავშირი გვქონდა, მეტ-ნაკლებად ერთ 

ბანაკს ვეკუთვნოდით. ასე რომ, როცა რივეტი „კაიეს“ 



29

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რედაქტორი გახდა, მე და ჟან ანდრე რედაქციის 

ასისტენტებად მუშაობას ვაგრძელებდით.

რედაქციის უფროსი წევრების ნაწილმა მაშინ ჟურ-

ნალი დატოვა. „კაიეში“ ისეთი ადამიანები მოვი-

ყვანეთ, როგორიც ჟაკ ბონტემპსი და ანდრე ტეშინე 

არიან; ასევე ჟან ნარბონი, რომელიც ახალი ჩამო-

სული იყო ალჟირიდან. ასე რომ, ეს იყო პირველი 

დიდი კრიზისი, რომელიც არჩევანს მოითხოვდა: 

არჩევანს ბანაკებს, იდეოლოგიებს, კინოს შესახებ 

აზროვნების გზებს შორის. ჟურნალის მომავალთან 

დაკავშირებით რივეტის იდეების გავლენის ქვეშ 

მალევე აღმოვჩნდით. რივეტთან სიახლოვე ძლიე-

რდებოდა, როცა ვხედავდით როგორ წერდა ინტე-

რვიუებს ბულესთან, ბარტთან, ლევი-სტროსთან. 

მიუხედავად იმისა, რომ რივეტი მეტ-ნაკლებად 

იმედგაცრუებული ჩანდა, მისი გახსნილობა თანა-

მედროვე აზრის მიმართ უკიდურესად სიმბოლური 

იყო.

ᲑᲐᲠᲢᲗᲐᲜ ᲘᲜᲢᲔᲠᲕᲘᲣᲛ ᲒᲠᲫᲔᲚᲕᲐᲓᲘ-
ᲐᲜᲘ ᲗᲐᲜᲐᲛᲨᲠᲝᲛᲚᲝᲑᲐ ᲒᲐᲜᲐᲞᲘᲠᲝᲑᲐ.

ეს დასაწყისი იყო იმ ურთიერთობისა, 

რომელმაც გაცილებით დაგვაახლოვა 

ბარტთან, ვიდრე ვინმე სხვასთან. რი-

ვეტი რედაქტორად დიდხანს არ და-

რჩენილა, ჟურნალის რომერისგან 

გადმობარების პროცესს უხელმძღვანელა და ერთი 

წლის შემდეგ გემი ჩვენ დაგვიტოვა სამართავად. 

1965 წელს, როცა რივეტი წავიდა, მე მისი ადგილი 

დავიკავე. იმის გათვალისწინებით, რაოდენ გა-

მდიდრდა ჟურნალი თეორიული კუთხით ბარტის, 

ფუკოს, დელეზის, ალთუსერისა და მისი მოსწა-

ვლეების, რანსიერისა და ბალიბარის ნაშრომებით, 

ეს პერიოდი „კაიესთვის“ ძალზე მნიშვნელოვანია. 

რა თქმა უნდა, ამ ავტორების ნამუშევრებს ჩვენც 

ვეცნობოდით. დუშე პირველი იყო ჩვენგან, ვინც 

დელეზი წაიკითხა. ერთ დღეს ჩვენთან მოვიდა და 

მითხრა: „ახლახან წავიკითხე შესანიშნავი წიგნი, 

სახელად პრუსტი და ნიშნები, რომლის ავტორიც 

ვინმე დელეზიაო“.

1960-იან წლებში ახალი კინოს გამოჩენასთან 

ერთად „კაიემ“ ბრძოლის ახალი სფეროც აღმო-

აჩინა. რივეტის მონაზონის (La Religieuse, 1965) 

აკრძალვამ სკანდალურები გაგვხადა და ჩვენც 

ბრძოლის ფრონტზე აღმოვჩნდით. „კაიე“ ფილმე-

ბის აკრძალვის წინააღმდეგ საბრძოლო ორგანოდ 

იქცა. ვაწყობდით საპროტესტო აქციებს, ვწერდით 

წარმოუდგენლად ბასრ სარედაქციო სვეტებს. 

„აქტივისტებად“ ვიქეცით, სრულიად მობილიზებუ-

ლები ვიყავით.

პირველი უთანხმოება დანიელ ფილიპაჩისთან 

სწორედ ამ დროს მოხდა, რადგან მონაზონის 

აკრძალვამ გოდარს უბიძგა მორიგი სვეტი დაეწერა 

(რომელიც მან არ დაასრულა, დასრულება მე მო-

მიხდა). ეს ის ცნობილი ტექსტია, რომლითაც მან 

ანდრე მალროს, მაშინდელ კულტურის მინისტრს 

მიმართა.

როდესაც ფილიპაჩიმ ტექსტი წაიკითხა, მისთვის ეს 

ყოველგვარი საზღვრის გადალახვას ნიშნავდა. ნო-

მრის გავრცელება შეაჩერა და გვთხოვა, სხვა, ნა-

კლებ ბასრი რედაქტორის სვეტი დაგვეწერა, რასაც 

დავთანხმდით. ახალი გამოცემა ხელახლა დაბეჭ-

დეს, რედაქტორის სვეტით, რომლის ტონიც შეგვამ-

სუბუქებინეს. ეს ფილიპაჩისთან პირველი შეტაკება 

იყო და სწორედ მაშინ მივხვდით, რომ გაზეთების 

მაგნატს თურმე აქვს საშუალება, თავს საკუთარი 

ნება მოგვახვიოს.

ასე მივედით 1966 წლამდე, როცა გამოჩდნენ პირ-

ველი კინოფესტივალები, რომლებიც ხაზგასმით 

ალაპარაკდნენ „ახალ კინოზე".

ᲕᲤᲘᲥᲠᲝᲑ, ᲠᲝᲛ ᲘᲛ ᲓᲠᲝᲘᲡᲗᲕᲘᲡ ᲧᲕᲔ-
ᲚᲐᲖᲔ ᲛᲜᲘᲨᲕᲜᲔᲚᲝᲕᲐᲜᲘ 
ᲤᲘᲒᲣᲠᲐ ᲗᲥᲕᲔᲜᲗᲕᲘᲡ ᲞᲘᲔᲠ 
ᲞᲐᲝᲚᲝ ᲞᲐᲖᲝᲚᲘᲜᲘ ᲘᲧᲝ.

პაზოლინიზე მეტადაც კი, საერთოდ 

რეჟისორებს შორის ყველაზე მეტად მოგვწონდა 

და მხარს ვუჭერდით ფილიპ გარელს, Marie pour 

memoire (1967) და Anémone (1966). პაზოლინი ჩვე-

ნთვის მნიშვნელოვანი იყო როგორც მოაზროვნე, 

როგორც კინოთეორეტიკოსი. პესაროს ფესტი-

ვალზე მნიშვნელოვანი მრგვალი მაგიდა მოეწყო 



30

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

პაზოლინის, კრისტიან მეცის, ლუკ მულეტისა და 

სხვებთან ერთად, სადაც პაზოლინიმ წაიკითხა თა-

ვისი კომუნიკე „პოეტური კინოს“ შესახებ, რომლის 

გაგება დღემდე ძალიან მიჭირს. მართალია, პაზო-

ლინისთან ძალიან კარგი ურთიერთობა გვქონდა, 

მაგრამ ამას გარდა, ჩნდებოდა „ახალი კინო“: ბე-

რტოლუჩი, ბელოკიო, სკოლიმოვსკი, იანო, როშა, 

შტრაუბი, კვებეკელი რეჟისორები.

ასე რომ, 1967 წელს „კაიეს“ ძალები სრულად მობი-

ლიზებული იყო ახალი კინოს დასაცავად. კაიეს პირ-

ველი კვირეული (Semaine des Cahiers) 1967 წელს 

შედგა. აქ, ჩვენ შევესწარით „ახალი კინოს“ დაბა-

დებასა და მის პირველ აურზაურს; ვწერდით ყველა-

ფერზე, რეჟისორებისგან ინტერვიუებს ვიღებდით, 

არც კლასიკურ ამერიკულ კინოს ვივიწყებდით. გვი-

კვირდა, რომ ფილმები, რომლებზეც ვწერდით, დისტ-

რიბუციაში ვერ ხვდებოდნენ. პარალელურად, დისტ-

რიბუტორებიც გავხდით. რამდენიმე წელი ვიმუშავეთ 

„ახალი კინოს“ მოგზაური ვაჭრებივით, რადგან კინო, 

რომელზეც ვწერდით უცნობი იყო ყველასათვის.

1967 წლის „კაიეს“ ფურცლებზეც კი, პოზიციების 

მთელი სერიის ამოკითხვა შეიძლება. „ახალი კი-

ნოს“ დაცვამ ბუნებრივად მიგვიყვანა გავრცელების 

საკითხებსა და წარმოების პირობებზე ფიქრამდე. 

ჩვენი აღქმის საზღვრები თანდათან გაფართოვდა 

და კინოს ეკონომიკაზე ფიქრამდე მივედით. გაჩნდა 

ემბრიონული ჩანასახი იდეისა, რომ კინემატოგრაფი-

ული ფორმები პოლიტიკურ განზომილებებს ატარებს.

ᲗᲣᲙᲘ ᲐᲠᲡᲔᲑᲝᲑᲡ ᲠᲐᲘᲛᲔ ᲙᲐᲕᲨᲘᲠᲘ ᲗᲥᲕᲔ-
ᲜᲡᲐ ᲓᲐ ᲗᲥᲕᲔᲜᲡ ᲬᲘᲜᲐᲛᲝᲠᲑᲔᲓᲔᲑᲡ ᲨᲝ-
ᲠᲘᲡ „ᲙᲐᲘᲔᲨᲘ“, ᲔᲡ ᲐᲚᲑᲐᲗ ᲛᲝᲠᲐᲚᲣᲠᲘ 
ᲒᲐᲜᲖᲝᲛᲘᲚᲔᲑᲘᲡ ᲥᲝᲜᲐᲨᲘ ᲛᲓᲒᲝᲛᲐᲠᲔᲝ-
ᲑᲐᲡ ᲤᲝᲠᲛᲐᲡᲗᲐᲜ, ᲢᲔᲥᲜᲘᲙᲐᲡᲗᲐᲜ ᲛᲘᲛᲐ-
ᲠᲗᲔᲑᲘᲗ.

ფორმა ეთიკასთან კავშირშია, 

ესთეტიკა არ შეიძლება გა-

ნცალკევდეს ეთიკისგან. არის 

რივეტის ცნობილი სტატია კა-

პოში გადაღებული თვალთვალის შესახებ (ჯილო 

პონტეკორვო, 1959). უნდა ვაღიარო, რომ ჩვენ ოდეს-

ღაც ძალიან ბაზენიანელები ვიყავით, მაგრამ ბაზენი 

უფრო რთულია, ვიდრე ხალხის აღქმაში. ბაზენი 

წერდა, რაღაც ისეთს, რაც მხოლოდ წინააღმდეგო-

ბრივი კი არ იყო, ხსნიდა სივრცეს მომავალი განხილ-

ვისთვის. ბაზენი მეტად მაინტერესებდა, როგორც 

თეორეტიკოსს, ვიდრე კრიტიკოსს. ის შესანიშნავი 

კრიტიკოსია, ალბათ საუკეთესო, ვისაც ოდესმე უა-

რსებია, მაგრამ ამავდროულად, ჩემთვის უფრო საი-

ნტერესო მისი თეორიაა, ვიდრე კრიტიკა.

ᲗᲥᲕᲔᲜᲡᲐ ᲓᲐ ᲑᲐᲖᲔᲜᲡ ᲨᲝᲠᲘᲡ ᲣᲤᲠᲝ 
ᲛᲔᲢᲘ ᲜᲐᲗᲔᲡᲐᲝᲑᲐᲐ, ᲕᲘᲓᲠᲔ ᲬᲘᲜᲐᲐᲦᲛᲓᲔ-
ᲒᲝᲑᲐ. ᲗᲥᲕᲔᲜ ᲐᲠᲐᲕᲘᲗᲐᲠ ᲨᲔᲛᲗᲮᲕᲔᲕᲐᲨᲘ 
ᲐᲠ ᲮᲐᲠᲗ "ᲐᲜᲢᲘᲑᲐᲖᲔᲜᲔᲚᲘ", ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ 
ᲐᲛᲐᲡ ᲑᲔᲕᲠᲘ ᲘᲢᲧᲝᲓᲐ ᲙᲘᲓᲔᲪ.

ჩემი სიმპათია ოპოზიციურობი-

დან მომდინარეობს, რაც საინტე-

რესოა. ბაზენის კრიტიკამ მასთან 

ძალიან დამაახლოვა. ეპითეტი 

„იდეალისტი“, რომელიც ჩვენ ვუ-

წოდეთ და ჩვენთვის ერთგვარი ბოღმის გამჟღავნება 

იყო, უპირატესობას ისევ ბაზენს ანიჭებდა. იმის თქმა, 

რომ „ბაზენი იდეალისტია“, რა თქმა უნდა, ზედმეტად 

იოლი გზა იყო მისი აზრებისგან დისტანცირებისთვის. 

თუმცაღა, მე ძალიან კრიტიკული ვარ მის მიმართ.

ᲑᲐᲖᲔᲜᲘᲡ ᲐᲖᲠᲝᲕᲜᲔᲑᲐᲪ ᲫᲐᲚᲘᲐᲜ ᲓᲘᲐ-
ᲚᲔᲥᲢᲘᲙᲣᲠᲘ ᲘᲧᲝ.

ნამდვილად, ბევრ რამეს ან ნეგა-

ტიურად უყურებდა, ან პოზიტიუ-

რად.

ᲒᲐᲓᲐᲕᲘᲓᲔᲗ 1968 ᲬᲔᲚᲡᲐ ᲓᲐ ᲚᲐᲜᲒ-
ᲚᲣᲐᲡ ᲡᲐᲥᲛᲔᲖᲔ...

ლანგლუას საქმე გახმაურდა თუ 

არა „კაიე“ კიდევ ერთხელ გახდა 

ანრი ლანგლუას თანამდებობი-

დან გათავისუფლების თავიდან ასაცილებელი ბრძო-

ლის შტაბი. ასობით კინორეჟისორი გავაერთიანეთ 



31

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

მთელს მსოფლიოში. ამას დიდი დრო დასჭირდა, 

დიდი ენერგია და საკმაოდ ბევრი საერთაშორისო 

სატელეფონო ზარიც (გადახდილი ფილიპაჩის 

მიერ). ბრძოლა ძალიან მძიმე იყო, რადგან პირდა-

პირ ხელისუფლებას, სახელმწიფო ძალას ვუპირის-

პიდებოდით. იმის გათვალისწინებით, რომ მალრო 

იყო კულტურის მინისტრი, სიტუაცია აბსურდული 

ჩანდა. იყო დემონსტრაციები, შეტაკებები, არეუ-

ლობები, ძალადობრივი კრიზისი და „კაიემ“ მასში 

გადამწყვეტი როლი შეასრულა. სახელმწიფოსთვის 

შეუძლებელი ხდებოდა ლანგლუას თანამდებობაზე 

აღდგენაც, რამაც მეტწილად განაპირობა ჟურნალის 

პოლიტიზირება. 

სახელმწიფოს ღიად დავუპირისპირდით, რაც 

ჩვენთვის ჩვეულებრივი ამბავი იყო მონაზონის 

აკრძალვის დღიდან. ამჯერად კი მთელი კინემა-

ტოგრაფიული პრაქტიკა ცეცხლქვეშ მოექცა. ჩვე-

ნთვის ლანგლუა აბსოლუტური გენიოსი იყო. გოდა-

რის Historie(s) du cinéma პირდაპირ ლანგლუადან 

მოდის.

ეჭვქვეშ ვაყენებდით როგორც სახელმწიფო ძალა-

უფლებას, ისე კომერციულ ინტერესებს. ვაცნობი-

ერებდით სახელმწიფოს კომერციული ხასიათის 

მცდელობას კონტროლი დაეწესებინა სინემათე-

კაზე. მოგვიანებით, ორი თვის შემდეგ, მაისის მო-

ვლენებიც დაიწყო. იმის გათვალისწინებით, რომ 

ლანგლუას საქმის დროს, რომელიც მოვიგეთ, უკვე 

მანიაკი აქტივისტები ვიყავით, ძალიან სწრაფად 

გავიაზრეთ ახალი მოვლენების მნიშვნელობაც. 

დავრეკეთ ფრანგ მშრომელთა გაერთიანებასთან 

(CGT) დაკავშირებულ კინოტექნიკოსთა და მუშაკთა 

ფედერაციაში, რომელმაც შემოგვთავაზა, États 

généraux du cinéma მოგვეწყო ლუი ლუმიერის დარ-

ბაზში. „კაიეს“ მთელი გუნდი — მათ შორის ყოფილი 

წევრებიც კი — მობილიზებული იყვნენ, გადაღებები 

შეწყდა ოთხი-ხუთი კვირით, დაიწყო უწყვეტი დე-

ბატები და დაპირისპირება, რომელიც დღეების გა-

ნმავლობაში გრძელდებოდა. ჩვენ მოვითხოვდით, 

რომ კანის კინოფესტივალი, რომელიც იმ დროს 

იმართებოდა, შეჩერებულიყო, და საბოლოოდ, შე-

ჩერდა კიდეც.

États généraux დისკუსიის მუდმივ ფორუმად იქცა. 

მოგვიანებით, დემონსტრაციებისას, ჩვენ კონტიგე-

ნტის სახით გამოვიყვანეთ École Louis Lumière.

ᲗᲥᲕᲔᲜ ᲣᲨᲣᲐᲚᲝᲓ ᲛᲝᲜᲐ-
ᲬᲘᲚᲔᲝᲑᲓᲘᲗ ᲐᲥᲪᲘᲔᲑᲨᲘ?

დიახ, ბანერებითა და ყველაფ-

რით, რაც საჭირო იყო!

ᲦᲐᲛᲔ ᲑᲐᲠᲘᲙᲐᲓᲔᲑᲖᲔ ᲘᲓᲔᲥᲘᲗ?

დიახ, ჩვენც ისე ვმონაწილე-

ობდით ბარიკადებში, როგორც 

ყველა. ხეტიალისას, რომელიც 

ჩვენთვის დამახასიათებელი იყო, 

ერთხელ École Normale Supérieure-ში აღმოვჩნდი, 

რომლის კუთხეშიც სიტუაციონისტები იკრიბებოდ-

ნენ. ვლაპარაკობდით, ძალიან ვმეგობრობდით, მა-

გრამ ამავე დროს იყო მტკიცე სხვაობა ჩვენს შორის, 

რადგან, ბოლოს და ბოლოს, ჩვენ არ ვიზიარებდით 

სიტუაციონისტების პოზიციებს.

ᲘᲛ ᲓᲠᲝᲡ ᲨᲔᲣᲛᲩᲜᲔᲕᲔᲚᲘ ᲘᲧᲝ, ᲛᲐᲒᲠᲐᲛ 
ᲛᲝᲒᲕᲘᲐᲜᲔᲑᲘᲗ ᲒᲐᲘᲠᲙᲕᲐ, ᲠᲝᲛ ᲡᲘᲢᲣᲐ-
ᲪᲘᲝᲜᲘᲡᲢᲔᲑᲛᲐ ᲓᲘᲓᲘ ᲒᲐᲕᲚᲔᲜᲐ ᲛᲝᲐᲮ-
ᲓᲘᲜᲔᲡ ᲗᲥᲕᲔᲜᲡ ᲗᲔᲝᲠᲘᲐᲖᲔ.

სინამდვილეში, როცა სპექტა-

კლის საზოგადოება გამოვიდა, 

დაგვიანებით წავიკითხე და არა 

გამოსვლისთანავე. ეს წიგნი, 

რომლის მთავარი მიზანი მხატ-

ვრული პროდუქტის მთლიანობის ლიკვიდაციაა, 

გზად წამოგვეწია. საპირისპიროდ, ჩვენ ყოველთვის 

ვცდილობდით დაგვემტკიცებინა, რომ გაუცხოების 

პირობებშიც კი, არსებობდა დისტანცირების, ასახ-

ვის, საგნების დიალექტიკის შესაძლებლობა — ეს 

ყველაფერი უარყო დებორმა უკიდურესად ძალა-

დობრივი გზით. მჯერა, რომ ტექსტი ახალგაზრდა 

მისტერ ლინკოლნი ამაზე პასუხია. დებორისავით, 

ეს ფილმი იდეოლოგიური გაუცხოების მაგალითია, 

ჩვენ კი შევეცადეთ გვეჩვენებინა, რომ საქმე გაცი-

ლებით რთულადაა.



32

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

ÉTATS GÉNÉRAUX ᲠᲝᲛ ᲓᲐᲕᲣᲑᲠᲣ-
ᲜᲓᲔᲗ...

მოსაზრება, რომ საჭიროა 

კინოს ფუნქციონირების, კი-

ნემატოგრაფიული წესრიგის 

გარდაქმნა, სწორი იყო და 

არსებითი. მაშინ ბევრმა ტექ-

ნიკოსმა დაიწყო საკუთარი 

პრაქტიკის, საქმის კეთების გზების ეჭვქვეშ დაყე-

ნება. წარმოიშვა იდეა, რომ სპექტაკლშივე, რო-

გორც გაუცხოების პირობებში, არსებობდა ბრძო-

ლისა და იმის გაგების შესაძლებლობა როგორ 

გამოიყენო საკუთარი ხელსაწყოები, რათა წინააღ-

მდეგობა გაუწიო ყველაზე გამაუცხოებელ სპექტა-

კლში მოხვედრას. ჩვენ მივედით მნიშვნელოვან 

დასკვნამდე: კინოპრაქტიკა თამაშში აყენებს ისეთ 

ძალებს, რომლებიც სრულად არ ემთხვევა გარე-

მომცველ იდეოლოგიას. ეს იდეა მივივიწყეთ „კა-

იეს“ გვიანდელი იდეოლოგიური განვითარებისას, 

მაგრამ ჩემთვის ეს აბსოლუტურად ცენტრალური 

იდეაა. რასაც დღემდე ვემხრობი ჟურნალის ამ 

პოლიტიზებული, მემარცხენე პერიოდიდან, არის 

მეტი აქცენტი პრაქტიკაზე. გადამწყვეტი კითხვაა: 

„როგორ ხდება ეს?" თქვენ არ შეგიძლიათ იდე-

ოლოგიური კრიტიკა დააყრდნოთ ფილმში გამო-

კვეთილ დისკუსიას, რომელიმე განცხადებას და 

არც კინორეჟისორის პირად ისტორიას, არამედ 

პირიქით, პრაქტიკაზე უნდა იყოს დაფუძნებული. 

სერჟ დანეი ამბობდა ხოლმე: „როდესაც კინორე-

ჟისორს ვხვდები, ვეკითხები: რას აკეთებ დღეს? 

როგორ ატარებ დროს? ვის უყურებ? სად დადი-

ხარ?" ინსტიტუტების მემარცხენე კრიტიკამ ეს 

ასპექტი სრულად აღმოფხვრა. როცა დაკითხავთ 

ადამიანებს მათი რეალური პრაქტიკის შესახებ, 

თქვენ იგებთ მათი აზრების გავლენას მათსავე კი-

ნოზე. მაშინაც კი, თუ ვინმე თვლის, რომ მემარცხე-

ნეა, შეიძლება საბოლოოდ გადაიღოს ფილმი, 

რომელიც სულ არ არის მემარცხენე. უცებ წარმო-

იქმნება წინააღმდეგობა ფილმის გადაღების წესსა 

და სამყაროს შესახებ აზრებს შორის, რომლებიც 

შეიძლება გაგაჩნდეთ.

ჩემი მეგობრობა ანდრე ს. ლაბარტთან მაშინ გა-

ნახლდა. ყველა მოქმედმა ფაქტორმა სიცარიე-

ლეში აღმოჩენის ძველ განცდამდე მიგვიყვანა. 

ჩვენ მივიღეთ კოლექტიური გადაწყვეტილება, 

არ გადაგვეღო 1968 წელი. ეს გადაწყვეტილება 

იყო აბსურდულიც და ლოგიკურიც, რადგან გვე-

გონა, რომ ყველაფერი, რაც ხდებოდა, გაცილებით 

მნიშვნელოვანი იყო, ვიდრე გადაღება. რომ ვუ-

ღალატებდით, თუკი გადავიღებდით. ვეთანხმები 

ბლანშოტს, რომელმაც თქვა, რომ ვერ გამოერკვა, 

როგორ უნდა დაეწერა იმაზე, რაც ამდენად აღე-

მატებოდა მწერლის შესაძლებლობებს. რომ არ 

იცოდა როგორ ემოქმედა ისე, რომ ამ მოქმედებას 

არ შეეწირა იმპროვიზაციის სული, ბრძოლა და ა. 

შ. ასე რომ, მე და ლაბარტი ყოველდღე დავდი-

ოდით École des Beaux-arts-ში. ერთ დროს ჩვენ 

გაცილებით ახლოს ვიყავით ვიზუალურ არტისტებ-

თან, რომლებიც პლაკატებს ქმნიდნენ, ვიდრე კი-

ნორეჟისორებთან! აშკარა იყო, უდიდესი დაძაბუ-

ლობა არსებობდა.

ფრანგული კინო არ არის ოჯახი. ანდა, თუკი ოჯა-

ხია, ეს ის ოჯახია, რომლის წევრებსაც ეზიზღებათ 

ერთმანეთი. და სიძულვილი არის ის, რაც აერთი-

ანებთ. მაშინ ჩვენი სიძულვილი გამოჩნდა. ყოვე-

ლდღე ვსაუბრობდით ადამიანებთან, რომლებიც 

არ მოგვწონდა, რომლებიც ზოგჯერ გვეზიზღებოდ-

ნენ კიდეც და ნამდვილ მტრებადაც მივიჩნევდით. 

ეს იყო Estates General-ის გაურკვევლობა. რევო-

ლუციის ქარები საკმარისი არ აღმოჩნდა წინააღ-

მდეგობების აღმოსაფხვრელად. გამძაფრდა ყვე-

ლასგან მოწყვეტის, დისტანციური ყოფნის განცდა 

— კარგისა და ცუდისგანაც.

ასე გადავწყვიტეთ ბოლოს Les deux Marseillaises 

გადაგვეღო.

ᲛᲐᲘᲡᲘᲡ ᲑᲝᲚᲝᲡ?

მაისის შემდეგ. ერთ-ერთ ნაწი-

ლში ნაჩვენები იყო დე გოლის 

გამოსვლა, რომელმაც მაისის 

მოვლენებს ფაქტობრივად წე-

რტილი დაუსვა. რამდენიმე 

კვირის განმავლობაში ვიღებ-

დით, მაგრამ არჩევნების ჩატარების გადაწყვეტი-



33

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ლება უკვე მიღებული იყო. ასე რომ, ჩვენ უკვე 

ნაწილი ვიყავით ამ ლოგიკის — „არჩევნები = 

ღალატს". ლიბერტარიანული სულისკვეთება, 

წინა წლებში ყველაში მომწიფდა. პარადოქ-

სულია, მაგრამ ჩემმა ახლო მეგობარმა ჟან-ა-

ნდრე ფიშიმ არ მიიღო ეს ანტიავტორიტარული 

შემობრუნება. 1968 წლის მაისის ერთ-ერთი 

ბოლო მარშის დროს დავიშალეთ, როცა ქუჩაში 

მითხრა: „წვრილბურჟუა ხარ, ჩვენ უნდა მივი-

ღოთ მონაწილეობა მოძრაობაში“. ჩვენთვის 

1968 წელი უპირველესად ანტიავტორიტარული 

გამოცდილება იყო. Estates General ერთად 

მოვაწყვეთ, მაგრამ ძალიან სწრაფად CGT-ს, 

ანტი-PCF-ის პოზიციებამდე მივედით.

ᲡᲐᲘᲜᲢᲔᲠᲔᲡᲝᲐ, ᲛᲐᲚᲔᲕᲔ ᲨᲔᲣᲔᲠ-
ᲗᲓᲘᲗ PCF-Ს.

მაისში ჟურნალი უკვე პო-

ლიტიზებული იყო, რადი-

კალურიც კი. 199-ე ნომე-

რში ვახსენებდით Estates 

General-ს, ხოლო 200-ე ნო-

მერი ლანგლუას საქმესა და 

მაისში მომხდარ ამბებს ეხებოდა. ამ მომენტი-

დან ჟურნალის მფლობელთა ჯგუფთან რთული 

ურთიერთობა გვქონდა. 1968 წელს, ჩვენ შორის 

ურთიერთობა მალე გაუარესდა და დაიწყო 

ჟურნალის შეძენის პროცესი. ჟურნალის ყიდვა 

მოგვიწია ფილიპაჩისგან, რომელიც, უნდა ით-

ქვას, ძალიან დაინტერესებული იყო გაყიდვით 

და გადაჭარბებულ ფასს არ ითხოვდა. „კაი-

ესთან“ ასოცირებულმა ჯგუფის უფროსმა წე-

ვრებმა, ტრიუფომ, გოდარმა და რამდენიმე 

სხვამ მოახერხეს ჟურნალის შეძენა.

ᲔᲡ ᲛᲝᲒᲕᲘᲐᲜᲔᲑᲘᲗ ᲛᲝᲮᲓᲐ, 1969 
ᲬᲔᲚᲡ, ᲛᲐᲡ ᲨᲔᲛᲓᲔᲒ, ᲠᲐᲪ ᲣᲙᲕᲔ ᲒᲐ-
ᲛᲝᲕᲘᲓᲐ ᲙᲘᲜᲝ/ᲘᲓᲔᲝᲚᲝᲒᲘᲐ/ᲙᲠᲘ-
ᲢᲘᲙᲐ. 

დიახ, ზუსტად. მე და ნა-

რბონიმ დავიწყეთ მარ-

ქსისტული გავლენით ტექსტების წერა, რამაც 

გარდაუვალი გახადა ფილიპაჩისთან ჩვენი 

განქორწინება. ასე რომ, ჩვენ ხელახლა დავი-

ბრუნეთ „კაიე“ და ამ დროს ჩვენი დამოუკიდე-

ბელი გუნდი იყო ყველაზე ძლიერი, ყველაზე 

შეკრული. ეს იყო დრო, როცა ყველაზე მეტს 

ვმუშაობდით — ეს იყო „კაიეს“ თეორიული მუ-

შაობის ხანგძლივი პერიოდი.

ᲠᲝᲒᲝᲠ ᲒᲐᲜᲕᲘᲗᲐᲠᲓᲐ ᲗᲥᲕᲔᲜᲘ ᲔᲠ-
ᲗᲒᲣᲚᲔᲑᲐ ᲛᲐᲠᲥᲡᲘᲖᲛᲘᲡ ᲛᲘᲛᲐᲠᲗ?

ალთუსერის როლი გადა-

მწყვეტი იყო. ჩვენ ყველა 

ალთუსერიანელები ვიყა-

ვით. უამრავ მიმდინარეო-

ბას შორის, რომელიც ჩამო-

ყალიბდა 68 წლის მაისში, 

ჩვენ ყველაზე დიდი სიახლოვე ალთუსერიანე-

ლებთან ვიგრძენით. რატომ? იმიტომ, რომ თე-

ორეტიკოსები იყვნენ. მოგვიანებით, კვლავაც 

ამ ხაზს გავუყევით — ჩვენ არ დაგვიმთავრებია 

Gauche Proletarienne-ით, მაოისტური პარტიით. 

ბოლომდე დავრჩით ნეო-ალთუსერიანელე-

ბად ან პოსტ-ალთუსერიანელებად. ვფიქრობ, 

ალთუსერი მნიშვნელოვანი ჩვენთვის 1969 

წელს გახდა, როდესაც მარქსისტულ ჟურნალში 

Pensée გამოჩნდა მისი სტატია — იდეოლოგია 

და იდეოლოგიური სახელმწიფო აპარატები.



34

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

გთავაზობთ, ტომას გუტიერეს ალეას1 საუბრიდან ამონარიდის თარგმანს რაი-
მუნდო გლეიზერთან, რომელიც  პესაროს საერთაშირისო ფესტივალზე ჩაიწერა, 
1973 წელს.

არგენტინელი კინორეჟისორი ვარ; 1963 წლიდან ვიღებ ფილმებს, თითოეული მათგანი ლათინური ამერი-

კის პოლიტიკურ და სოციალურ მდგომარეობას ეხება. ვცდილობ ვუჩვენო, რომ ჩვენს კონტინენტზე ღრმა 

სტრუქტურული ცვლილებების მოტანის მხოლოდ ერთი გზა არსებობს: სოციალისტური რევოლუცია. რო-

გორც ჩე გევარა წერდა: „რევოლუცია უნდა იყოს სოციალისტური, თუ არა, ის იქნება რევოლუციის პარო-

დია.”

ᲡᲐᲣᲑᲐᲠᲘ ᲠᲐᲘᲛᲣᲜᲓᲝ ᲒᲚᲔᲘᲖᲔᲠᲗᲐᲜ: 
ᲙᲘᲜᲝ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲙᲝᲜᲢᲠ-ᲡᲐᲘᲜᲤᲝᲠᲛᲐᲪᲘᲝ ᲘᲜᲡᲢᲠᲣᲛᲔᲜᲢᲘ

თარგმნა ალექსანდრე გაბელიამ

1. ტომას გუტიერეს ალეა (1928 – 1996) — კუბელი რეჟისორი და სცენარისტი; კუბური რევოლუციური კინოს (ხშირად მოიხსენიებენ ტერმინებით - "მესამე კინო" და "არასრულყოფილი კინო") 
ერთ-ერთი მთავარი თეორეტიკოსი და ავტორი. გადაღებული აქვს ოცზე მეტი მხატვრული, დოკუმენტური და მოკლემეტრაჟიანი ფილმი, რომელშიც რევოლუციის ერთგულების გარდა, ქვეყნის 
სოციალურ, ეკონომიკურ და პოლიტიკურ მდგომარეობასა აკრიტიკებდა. მისი ყველაზე ცნობილი თეორიული ტექსტია, „მაყურებლის დიალექტიკა", რომელიც ნეოკოლონიალიზმსა და დომინანტურ 
კინოს აკრიტიკებს და ალტერნატიული, წინააღმდეგობრივი კინოს მნიშვნელობაზე საუბრობს.



35

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ჩვენი, როგორც რევოლუციონერებისა და პოლი-

ტიკური კინემატოგრაფისტების მისიაა, შევუერ-

თდეთ სახალხო ბრძოლას და მასში ჩვენივე იდე-

ლოგიური წვლილი შევიტანოთ. ჩემს ქვეყანაში, 

არგენტინაში, შეუძლებელია სისტემის ფარგლებში 

ფილმების გადაღება, რადგან ცენზურა მოქმედებს 

არა მხოლოდ პოლიტიკურ ფილმებზე, არამედ 

ადამიანურ ურთიერთობაზეც. ამიტომ, გვირჩევნია 

ფილმების გადაღება სისტემის მიღმა და მათი ადა-

მიანთა მცირე ჯგუფებისთვის ჩვენება. ფაქტი, რომ 

ეს ჯგუფი მცირეა, არაა მნიშვნელოვანი; გასულ 

წელს, როცა კორდობაში სტუდენტებმა უნივერსი-

ტეტი დაიკავეს, ცეცხლის საათი 3000-მა ადამიანმა 

ნახა. ეს გამონაკლისია. უფრო ხშირად, 20 კაციანი 

ჯგუფი გვყავს, მაგრამ ვფიქრობ, სჯობს 20 კაცს გა-

დავცეთ მკაფიო აზრი, ვიდრე ათასობით ადამიანს 

დამაბნეველი იდეები. ასე, მაშინ ვიმოქმედებდით, 

თუ ვიმუშავებდით სისტემისთვის.

 

მინდა ვისაუბრო პირად გამოცდილებაზე. ბევრი 

მეგობარი მყავს, რომელსაც შეიძლება  ეწოდოს 

„პროგრესული“, სოციალიზმისთვის მებრძოლი. 

ისინი ყოველთვის ცდილობენ ინდივიდუალურად 

მუშაობას, ფიქრობენ, ცნობიერების სირთულეებსა 

და ინტელექტუალების ადგილზე სახალხო ბრძო-

ლაში.

ბევრმა მათგანმა გადაიღო ფილმი, რომელსაც 

შეიძლება ეწოდოს ლათინური ამერიკის კინო. ამ 

ინდივიდუალური თუ ჯგუფური გამოცდილებები-

დან, პოზიტიური ვერაფერი მივიღეთ და აქ, საკუ-

თარ თავსაც მოვიაზრებ. ეს იმიტომ ხდება, რომ 

ფუნდამენტური პრობლემა ფილმის გადაღებისას 

არის მისი საბოლოო მაყურებელი. ყველას უფიქ-

რია ამ პრობლემაზე; როგორ მივაღწიოთ რაიმეს 

საფუძველს, ჩვეულებრივ ადამიანებს, არა მხო-

ლოდ თეორიულად, არამედ პრაქტიკულადაც; 

მნიშვნელოვანია, ხალხისთვის ფილმების გადა-

ღება და ამისათვის კონკრეტული მეთოდის გამო-

ძებნა.

თეორიაზე სამუდამოდ შეიძლება ვისაუბროთ, მა-

გრამ პრობლემა ისაა, როგორ მივაღწიოთ რე-

ალურ ადამიანებამდე, მშრომელთა კლასამდე, 

ქარხნებში დაავადებულ ადამიანებამდე. ისინი, 

სულ მცირე, მხარდაჭერას იმსახურებენ. საკუთარი 

შემოსაზღვრულობის მიუხედავად, როგორც საშუ-

ალო კლასის ინტელექტუალების, უნდა შევიტანოთ 

წვლილი მათ გათვითცნობიერებაში და გადავცეთ 

მკაფიო გზავნილები. გავიაზრეთ, რომ საბაზისო 

იყო კონტაქტი ხალხთან, რომელიც ყოველდღე 

იბრძოდა ქუჩებში.  აქამდე მათთან კონტაქტი არ 

გვქონია.

1969 წელს,  დავინახეთ, როგორ უპირისპირდე-

ბოდა მშრომელთა კლასი ყველას: სამხედროებს, 

ბიუროკრატიას, პროფკავშირებს და შესაძლოა  

ჩვენამდეც მოსულიყვნენ, თუ პატერნალისტურ 

დამოკიდებულებას არ შევიცვლიდით. ჩვენ, ან არ 

გვესმის მშრომელთა კლასის, ან მათი სახელით 

ვლაპარაკობთ იმგვარად, რომ ამას არავინ გვე-

კითხება. სტრატეგიული შეცდომაა ხალხის ბრძო-

ლისგან გამოყოფა. ეს, ჯერ კიდევ ყველაზე ცუდი 

იდეაა იმ ინტელექტუალისთვის, რომელსაც სურს 

წვლილი შეიტანოს რევოლუციაში.

მჯერა, რომ სწორედ ამიტომ არის გადამწყვეტი პო-

ლიტიკური ორგანიზაციის გაერთიანება, ორგანი-

ზაციის, რომელსაც ექნება ძალაუფლების მიღწევის 

კონკრეტული გეგმა. ეს არის  რევოლუციონერი კი-

ნორეჟისორის მისია; სხვა ყველაფერი უბრალოდ 

საუბარია. სხვა ყველაფერი უბრალოდ ყბედობაა.

არ ვიცი, გასაგებია თუ არა რასაც ვამბობ. „ბაზის 

კინოში“ 2 რამდენიმე თვე ვცდილობდით ტექნი-

კური პრობლემების გადაჭრას, სხვა დანარჩენზე 

არც კი გვიფიქრია:  სად განგვევითარებინა და და-

გვემონტაჟებინა ფილმი, ვინ გააკეთებდა ამას და ა. 

შ. როგორც კი ეს ტექნიკური პრობლემები მოგვა-

რდა,  მივხვდით, რომ ჩვენი მუშაობა, როგორც „ბა-

ზის კინოს“, არ დასრულდებოდა იქამდე, სანამ არ 

შევუერთდებით კონკრეტულ პოლიტიკურ ჯგუფს, 

არგენტინაში ძალაუფლების მოპოვების რეალური 

გეგმით. წინააღმდეგ შემთხვევაში,  ჩვენ ვერ ვიქნე-

2. კინორეჟისორთა კოლექტივი და სადისტრიბუციო ქსელი, რომელიც რაიმონდო გლეიზერმა დაარსა არგენტინაში. ჯგუფის მუშაობდა რევოლუციურ ფილმებზე და მშრომელი კლასის აუდიტორიას 
სოციალური და პოლიტიკური გამოღვიძებისკენ მოუწოდებდა.



36

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

ბით პოლიტიკური რეჟისორები; ვიქნებით დილეტანტები, მოწყვეტილი ხალხის ეროვნული პროექტისგან.

რა გავაკეთეთ „ბაზის კინოში“, გარდა ფილმის, მოღალატეები გადაღებისა და დისტრიბუციისა? შევქმენით 

სამი განყოფილება. პირველი ორი აწარმოებს ფილმებს, ხოლო მესამე მუშაობს გრაფიკულ მასალებზე. რო-

დესაც ერთი ჯგუფი აწარმოებს, მეორე დისტრიბუციაზე მუშაობს და  პირიქით. ვფიქრობთ, რომ საკუთარი კი-

ნოთეატრების არსებობა ძალიან მნიშვნელოვანია, ამიტომ ვაშენებთ პატარა თეატრებს, რადგან ფილმს მხო-

ლოდ მაყურებელი ასრულებს. თუ ფილმი მისი იდეოლოგიით მკაფიო და რევოლუციურია, ხალხამდე უნდა 

მიაღწიოს; უნდა გავრისკოთ და მივიტანოთ ეს ნამუშევრები ამ ადამიანებამდე, ისევე როგორც ვრისკავდით 

სიცოცხლეს მიწისქვეშა გადაღებების დროს.

კინო ბურჟუაზიის ინსტრუმენტია; ის ამ მიზნით შეიქმნა; ფილმის საყურებლად გვჭირდება კინოთეატრი, პრო-

ექტორი და ა. შ.  არსებული მდგომარეობა შეუძლებელს ხდის ფილმის ჩვენებას ქარხანაში, მშრომელთა კლა-

სისთვის. ჩვენ, ჯერაც არ გვაქვს შემუშავებული საშუალებები, რომლის დახმარებითაც ფილმს მშრომელთა 

კლასის ინტრუმენტად ვაქცევთ. სწორედ ამიტომ ვაშენებთ თეატრებს, სამეზობლოში არსებული ნებისმიერი 

მასალით: ხით, ლითონით და ა. შ. უკვე გვაქვს 200 კაციანი კინოთეატრი და მას ჰქვია „ბაზის კინო“ (Cine de la 

Base). ვგეგმავთ კიდევ 50 კინოთეატრის აშენებას. ასევე, მნიშვნელოვანია გვქონდეს საკუთარი სადისტრიბუ-

ციო ქსელი.

დაბოლოს, როდესაც ვამბობთ კინო არის ინსტრუმენტი, ვგულისხმობთ, რომ კამერა არა საბრძოლო იარაღი, 

არამედ კონტრ-საინფორმაციო ინსტრუმენტია. სწორედ ესაა ამ ტიპის კინოს ღირებულება.



37

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

„სახალხო ერთობის კინო-კომისიის» (Comité de 

cine de la unidad popular) მანიფესტი დაიწერა 1970 

წელს, ჩილეს სოციალისტური პარტიის წევრის, 

სალვადორ ალიენდეს „სახალხო ერთობის“ 

(Unidad Popular) ლიდერად არჩევის შემდეგ. 

მანიფესტი აცოცხლებს იმ დროის უტოპიურ 

მარქსისტულ სულს, რომელიც მოუწოდებდა 

ჩილელ ხალხს იმგვარი ავთენტური ახალი 

კინოს შექმნისკენ, რომელშიც მმართველი 

კლასების იდეოლოგია არ იქნებოდა 

დომინანტური. ეს მოწოდება, განსაკუთრებით 

მნიშვნელოვანია ჩილეს ეკრანებზე აშშ-ის 

ინტერესების მონოპოლიიდან გამომდინარეც.

ᲙᲘᲜᲝᲠᲔᲟᲘᲡᲝᲠᲔᲑᲘᲡ ᲓᲐ ᲡᲐ-

ᲮᲐᲚᲮᲝ ᲛᲗᲐᲕᲠᲝᲑᲘᲡ ᲞᲝᲚᲘᲢᲘ-

ᲙᲣᲠᲘ ᲛᲐᲜᲘᲤᲔᲡᲢᲘ (ᲩᲘᲚᲔ, 1970)

თარგმნა ალექსანდრე გაბელიამ

ჩილელო კინორეჟისორებო, დროა, ყველამ, ჩვენს ხალხთან 

ერთად, ავიღოთ ეროვნული გათავისუფლებისა და სოციალი-

ზმის მშენებლობის უდიდესი ამოცანა.

დროა, დავიბრუნოთ საკუთარი ღირებულებები ჩვენი კულტუ-

რული და პოლიტიკური იდენტობის დასადასტურებლად. 

აღარ მივცეთ უფლება გაბატონებულ კლასებს ამოძირკვონ 

სიმბოლოები, რომელიც ხალხმა ხანგრძლივი გათავისუფლე-

ბისთვის ბრძოლის დროს შექმნა.

აღარ დავუშვათ ეროვნული ღირებულების გამოყენება კაპიტა-

ლისტური რეჟიმის შესანარჩუნებლად.

ვიზრუნოთ ხალხში კლასობრივი ინსტინქტების გაღვივებაზე და 

ხელი შევუწყოთ კლასობრივი ცნობიერების ჩამოყალიბებას.

არ შემოვიფარგლოთ წინააღმდეგობის ზღუდეებით; განვავი-

თაროთ ისინი და მივყვეთ გზას, რომელიც მიგვიყვანს ნათელი 

და განმათავისუფლებელი კულტურის მშენებლობამდე.

ჩვენი ხალხის ხანგრძლივმა ბრძოლამ მათი ემანსიპაციისთვის, 

დაგვისახა გზა, რომელსაც უნდა მივყვეთ. მოდით, დავიბრუ-

ნოთ ოფიციალური ისტორიით გაყალბებული დიდი სახალხო 

ბრძოლების კვალი და დავუბრუნოთ ხალხს ამ ბრძოლების 

ნამდვილი ვერსია, როგორც კანონიერი და აუცილებელი მე-

მკვიდრეობა აწმყოსთან დაპირისპირებისთვის და მომავლის 

წინასწარ დანახვისთვის.

მოდით, გამოვიხმოთ ბალმასედას1 უზარმაზარი ფიგურა, ანტი-

ოლიგარქის და ანტიიმპერიალისტის.

მოდით, კიდევ ერთხელ, დავადასტუროთ, რომ რეკაბარენი2 

1. ხოსე მანუელ ბალმასედა (1840 —  1891) —  ჩილეს პრეზიდენტი 1886–1891 წლებში.



38

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ეკუთვნის ხალხს; კარერა3, ო’ჰიგინსი4, მანუელ როდრიგესი5, ბილბაო6, ისევე როგორც უსახელო მაღაროელი, 

რომელიც ერთ დილას დაეცა, ან გლეხი, რომელიც გარდაიცვალა იმგვარად, რომ არ ესმოდა  საკუთარი ცხო-

ვრებისა და  სიკვდილის საზრისი, იმ საფუძველს წარმოადგენს, რომლიდანაც აღმოვცენდით.

ჩილეს დროშა არის ბრძოლისა და გათავისუფლების დროშა. ესაა ხალხის საკუთრება და მემკვიდრეობა.

გავილაშქროთ ანემიური და ნეოკოლონიზებული კულტურის, საძოვარი ელიტის მოხმარების, დეკადენტური და 

სტერილური წვრილბურჟუაზიის წინააღმდეგ. მოდით, შევუერთდეთ ხალხს და მივუძღვნათ ჩვენი კოლექტიური 

ნება ავთენტურად ეროვნული და, შესაბამისად, რევოლუციური კულტურის მშენებლობას.

შესაბამისად, ვაცხადებთ:

1. კინორეჟისორობამდე, როგორც ადამიანები, ჩართულნი ვართ ჩვენი ხალხის პოლიტიკური და სოციალური 

ფენომენის ამოხსნასა  და  მათი დიდი მიზნის, სოციალიზმის მშენებლობის, ხელშეწყობაში.

2. კინო — ხელოვნებაა.

3. ჩილეს კინო, ისტორიული იმპერატივის გამო, რევოლუციური ხელოვნება უნდა იყოს.

4. რევოლუციურში ვგულისხმობთ იმას, რაც ხელოვანსა და მის ხალხს ერთი მიზნით აერთიანებს: გათავი-

სუფლება. ხალხი არის მოქმედების გენერატორი და ბოლოს ჭეშმარიტი შემოქმედი; კინორეჟისორი მათი კომუ-

ნიკაციის ინსტრუმენტია.

5. რევოლუციური კინო ვერ დაიმკვიდრებს თავს განკარგულებებით. შესაბამისად, არ გამოვყოფთ ფილმის გა-

დაღების ერთ კონკრეტულ ხერხს; ის ბრძოლის მიმდინარეობამ უნდა განსაზღვროს.

6. ამასთანავე, მივიჩნევთ, რომ მასებისგან მოწყვეტილი კინო გარდაუვლად იქცა ელიტური წვრილბურჟუაზიის 

მოხმარების პროდუქტად, რომელსაც არ შეუძლია შექმნას ისტორიის მამოძრავებელი ძალა. ამ შემთხვევაში, 

კინორეჟისორი თავის ნამუშევარს პოლიტიკურად ბათილად ცნობს.

7. უარს ვამბობთ ყოველგვარ სექტანტობაზე, რომელიც მიმართულია ზემოთ ჩამოთვლილი პრინციპების მე-

ქანიკურ გამოყენებაზე, ისევე როგორც ვეწინააღმდეგებით ოფიციალური კრიტერიუმების დაწესებას ფილმის 

გადაღების პრაქტიკაზე.

8. ვამტკიცებთ, რომ წარმოების ტრადიციული ფორმები არის ნამდვილი გალავანი, რომელიც ატყვევებს ახალგა-

ზრდა კინორეჟისორებს. ეს ფორმები, ბოლოს და ბოლოს, მკაფიო კულტურულ დამოკიდებულებას გულისხმობს, 

რადგან ეს ტექნიკა მომდინარეობს ჩვენი ხალხის კულტურისთვის უცხო ესთეტიკური კონცეფციებიდან.

  2.ლუის ემილიო რეკაბარენ სერანო (1876 — 1924) —  გამოჩენილი ჩილელი პოლიტიკური ფიგურა და ჩილეს კომუნისტური პარტიის ერთ-ერთი მთავარი დამფუძნებელი. 
  ასევე იყო ჩილეს შრომის ფედერაციის   პრეზიდენტი 1917 წლიდან 1921 წლამდე. 
 
  3.ხოსე მიგელ კარერა (1785 – 1821) –  ჩილელი გენერალი, ყოფილი სამხედრო, დამოუკიდებლობის ომის (1810 – 1826) ყველაზე მნიშვნელოვანი ლიდერი. 

  4.ბერნარდო ო’ჰიგინს რიკელმე (1778 – 1842) –  ჩილეს სახელმწიფო და პოლიტიკური მოღვაწე. 1818 წელს ხელი მოაწერა ჩილეს დამოუკიდებლობის დეკლარაციას და გაატარა სახელმწიფო რეფორმები. 

  5.მანუელ როდრიგეს ერდოისა (1785 – 1818)  –  რევოლუციელი ლიდერი და დამოუკიდებლობის გმირი. 

  6.ფრანცისკო ბილბაო (1823 – 1865)  –  მე-19 საუკუნის მწერალი და რადიკალური მოაზროვნე; ჩილეში პროგრესული აზროვნების გამავრცელებელი.



39

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ამ ტექნიკის საწინააღმდეგოდ, ვაპირებთ კვლევას ორიგინალურ ენაზე, რომელიც წარმოიშვა კლასობრივ 

ბრძოლაში კინორეჟისორის მონაწილეობით; ეს ბრძოლა წარმოშობს საკუთრივ კულტურულ ფორმებს.

9. ვამტკიცებთ, რომ ამ მიზნების მქონე კინორეჟისორს აუცილებლად უნდა ჰქონდეს განსხვავებული კრიტი-

კულ აღქმის უნარი; ვამტკიცებთ, რომ რევოლუციური კინოს საუკეთესო კრიტიკოსი ის ხალხია, რომელსაც მიმა-

რთავს; მათ არ სჭირდებათ შუამავლები, რომლებიც მას იცავენ და ინტერპრეტირებენ.

10. არ არსებობს ისეთი ფილმი, რომელიც თავისთავად რევოლუციურია. ის, რევოლუციური ხდება იმგვარი კო-

ნტაქტის შედეგად, რომელსაც ამყარებს საკუთარ საზოგადოებასთან და, ძირითადად, მისი გავლენით, ხდება 

რევოლუციური მოქმედების აგენტი.

11. კინო ეკუთვნის ხალხს და აუცილებელია იმ ფორმების გამოკვლევა, რომელიც ყველაზე შესაფერისი იქნება 

თითოეული ჩილელისთვის.

12. წარმოების საშუალებები ხელმისაწვდომი უნდა იყოს კინემატოგრაფის ყველა მუშაკისთვის და ამ თვალსა-

ზრისით, არ არსებობს შეძენილი უფლებები; პირიქით, სახალხო ხელისუფლების პირობებში, გამოხატვა უნდა 

იყოს არა ზოგიერთის პრივილეგია, არამედ დამოუკიდებლობისკენ მიმავალი ხალხის განუყოფელი უფლება.

13. კულტურის მქონე ხალხი არის ხალხი, რომელიც იბრძვის, წინააღმდეგობაშია და თავისუფლდება.

ჩილელო კინორეჟისორებო, ჩვენ გავიმარჯვებთ!

წყარო: პირველად ინგლისურად გამოიცა წიგნში, მაიკლ ჩანანი, რედ., ჩილეური კინო (ლონდონი: BFI, 1976), 83–84. 



40

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

ნაცისტებმა, რომლებმაც საკუთარი ოცნებები ზეადამიანურ 

სრულყოფილებამდე აიყვანეს, სრულად განდევნეს სიკვდილი 

საკუთარი ფილმებიდან, დამალეს საკონცენტრაციო ბანაკების 

ცხედრები, ომს შეწირული და მშვიდობიანი მოქალაქეები იმაზე 

უკეთ, ვიდრე ამერიკელებმა მათი მსხვერპლი ვიეტნამში. ამ უკა-

ნასკნელის კადრები უხვადაა, მაგრამ დაღუპული ჯარისკაცები ან 

მშვიდობიანი მოქალაქეები იშვიათად ჩნდებიან ამერიკულ ტე-

ლევიზიაში. რაც უფრო მნიშვნელოვანია, ამერიკის მთავრობამ 

აკრძალა იმ კინო-ჩანაწერების ჩვენება, რომლებშიც ასახული 

იყო, თუ რა დამართეს ჰიროსიმასა და ნაგასაკის მოსახლეობას. 

ასე მოქმედებს სიკვდილის ძალა და შიში მის ჩამდენებზეც კი.

შეგვიძლია ვიგრძნოთ ერთი ან თუნდაც რამდენიმე ადამიანის 

სიკვდილი, მაგრამ ერთია, დაუპირისპირდე ომში დაღუპულთა 

რიცხვს და მეორეა ადამიანთა „ცივილიზაციის” მისიების „იგნორი“. ეს გულგრილობა დიდი რიცხვების მი-

მართ (მილიონი ვიეტნამელი… ექვსი მილიონი ებრაელი… ათი მილიონი პაკისტანელი…) უფრო გამოხატული 

ხდება მაშინ, როცა გვამები „განვითარებულ“ რასებს მიეკუთვნება. ჩვენ, უფრო მძაფრად ვრეაგირებთ კენტის 

შტატში მოკლულ თეთრკანიან სტუდენტებზე, ვიდრე სამხრეთის ზოგიერთ კოლეჯში მოკლულ შავკანიან სტუ-

დენტზე; ვრეაგირებთ მიუნხენში მოკლულ თორმეტ იდენტიფიცირებულ ებრაელზე და არა შურისძიების შე-

დეგად მოკლულ ორმოცდაათ უცნობ არაბზე; და ვინაიდან ნებისმიერ შემთხვევაში „გვიჭირს“ ერთი აზიელის 

მეორისგან გარჩევა, ჰიროსიმასა და ვიეტნამში მოკლულთა ატანა უფრო მშვიდად გამოგვდის.

რეჟიმის დაცემის შემდეგ, რამდენიმე ქვეყანაში გაჩენილი წინააღმდეგობრივი კინოს ჯგუფი, დროდადრო 

ცდილობდა საშინელებათა გახსენებას (რენემ მის საკონცენტრაციო ბანაკის ფილმს უწოდა ადამიანთა და-

ვიწყების ესე) და კავშირის აღდგენას ჩვენს “რაციონალურ” სამყაროსა და ამ, ახლანდელ მითოლოგიურ 

მოვლენას შორის. მათ ეს გააკეთეს ფაქტობრივი მტკიცებულებების უვნებელი დოკუმენტაციით, მასალის მხა-

ტვრული ტრანსმუტაციით ან „ატმოსფეროს“ ხელახალი შექმნით. საკონცენტრაციო ბანაკის დივერსია მდგო-

მარეობს ბურჟუაზიული ნორმალურობის აბსოლუტურ უარყოფაში, რაციონალიზმის საბოლოო გაუქმებაში. 

ამ, ერთი მოვლენის კომპლექსურობაში ბევრმა იპოვა ღმერთის სიკვდილი, ისტორიის დასასრული, ადამია-

ნის მითის განადგურება. მას შემდეგ, ჩვენ, პირველად გავხდით კაცობრიობის წინააღმდეგ ატომური იარაღის 

გამოყენებისა და მთელი ქვეყნების განადგურების მოწმენი, ორივე შემთხვევაში მშვიდობის სახელით.

ფრაგმენტი წიგნიდან: Film as a Subversive Art by Amos Vogel.

ᲐᲛᲝᲡ ᲤᲝᲒᲔᲚᲘ: „ᲙᲘᲜᲝ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ 
ᲡᲣᲑᲕᲔᲠᲡᲘᲣᲚᲘ ᲮᲔᲚᲝᲕᲜᲔᲑᲐ” (1974)
თარგმნა ალექსანდრე გაბელიამ



41

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

კიშლოვსკის მსოფლიო პოპულარობა უკავშირდება დეკალოგის (Decalogue, 1988) ათნაწილიან ციკლს 

და სამი ფერის ტრილოგიას (Trois couleurs: Bleu, Blanc, Rouge, 1993-1994). სწორედ ეს ფილმები აახლო-

ებს მას თანამედროვე ევროპული არტ კინოს ტრადიციასთან, რომლის განვითარებაშიც მან თავისი 

წვლილი შეიტანა ძლიერი მორალური და ეგზისტენციალური ფოკუსით — სასოწარკვეთასა და იმედს, 

იზოლაციასა და სიყვარულს, ინდივიდუალურობასა და სოციალურ პასუხისმგებლობას შორის არსებულ 

ზღვარზე. მაგრამ ამ მხატვრულ ფილმებშიც კი, თავის გამოცდილებას პოლონური საზოგადოებიდან ატა-

რებს, რომელშიც ადამიანები ითრგუნებოდნენ კომუნისტური ბიუროკრატიის პირობებში. კაფკასეული 

სოციალური, ადამიანური და პოლიტიკური რეალობა დომინირებს მის მოკლემეტრაჟიან და დოკუმე-

ᲙᲨᲘᲨᲢᲝᲤ ᲙᲘᲨᲚᲝᲕᲡᲙᲘ: ᲕᲘᲖᲣᲐᲚᲣᲠᲘ ᲙᲐᲤᲙᲐ 
ᲞᲝᲚᲝᲜᲔᲗᲨᲘ

იბ ბონდებერგი
თარგმნა ლიკა გლურჯიძემ

თარგმანები მომზადდა პროექტის — „კშიშტოფ კიშლოვსკის ფილმების რეტროს-
პექტივა” ფარგლებში.



42

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

ნტურ ფილმებში, მისი კარიერის ადრეული პერიოდიდან 1960-იან წლებში. მარტივად აღბეჭდილი სოციალური 

ცხოვრებისა და პოლონური ინსტიტუტების ვიზუალიზაციაში, აქ ხშირად ჩანს სიმბოლური განზომილებაც და 

სტრიქონებს შორის არსებული გზავნილები. მის შემდგომ ფილმებში უფრო ეგზისტენციალური და სიმბოლური 

თემები დომინირებს და ნარატივი ყოველთვის პირდაპირ არაა დაკავშირებული კონკრეტულ სოციალურ და პო-

ლიტიკურ მოცემულობებთან. და მაინც, სწორედ არსებულმა გარემომ და ატმოსფერომ მისცა თხრობის სივრცეს 

რეალისტური განზომილება, რომელიც ეყრდნობა იმავე გამოცდილებას, რომელსაც ვხედავთ მის ადრეულ, მე-

ტად პოლიტიკურ მხატვრულ და დოკუმენტურ ფილმებში.

სტუდენტური დოკუმენტური ფილმი ოფისი (Urzad, 1966) არის ძალიან ადრეული მაგალითი კიშლოვსკის დოკუ-

მენტურ კინოში არსებული თემებისა და ტენდენციებისა, სანამ გახდებოდა თანამედროვე ევროპული არტ-კი-

ნოს რეჟისორი 1980-იან 

წლებში. ეს იყო, ფაქტო-

ბრივად, მისი პირველი 

ნამუშევარი, კიდევ ერთ 

სტუდენტურ მოკლემეტ-

რაჟიან მხატვრულ ფი-

ლმთან ერთად, ტრამვაი 
(Tramwaj, 1966). 60-იან და 

70-იან წლებში მისი ადრე-

ული ნამუშევრების უმეტე-

სობა სწორედ მოკლემე-

ტრაჟიანი დოკუმენტური 

ფილმებია — ძლიერი, 

თუმცა ხშირად შეფარული 

პოლიტიკური კრიტიკითა 

და სატირით. მიუხედა-

ვად ამისა, ბევრი მათგანი 

კომუნისტურმა რეჟიმმა 

აკრძალა. ფილმები, რო-

გორიცაა ფოტოგრაფი 
(Zdjecie, 1968), ქალაქ ლოძიდან (Z miasta Lodzi, 1969) — მისი სადიპლომო ფილმი ლოძის კინოსკოლიდან, მე 
ვიყავი ჯარისკაცი (Bylem Zolnierzem, 1970), ქარხანა (Fabryka, 1970), რეფრენი (Refren, 1972) და ალბათ ყველაზე 

ცნობილი — ღამის პორტიეს თვალთახედვით (Z punktu widzenia nocnego portiera, 1978), ყველა არის მოკლემეტ-

რაჟიანი, პოლონეთის ცხოვრების ღრმა, ხშირად სატირული ან ლირიკული პორტრეტი.

თუმცა კიშლოვსკიმ ასევე გადაიღო უფრო დიდი ქრონომეტრაჟის დოკუმენტური ფილმებიც, როგორიცაა მშრო-
მელები ’71 (Robotnicy ’71, 1972), რომელშიც ის ცდილობს გვაჩვენოს მუშათა კლასის მენტალიტეტი გომულკას 

წინააღმდეგ გაფიცვებისა და აჯანყების დროს; დრამა-დოკუმენტური ექსპერიმენტი რეზიუმე (Zyciorys, 1975), რო-

მელშიც რეალური პარტიის კომიტეტი დაკითხვას უწყობს მსახიობს გამოგონილი ისტორიით; ან არ ვიცი (Nie 
wiem, 1977), ყოფილი ქარხნის მენეჯერის აღსარებით. ეს ფილმები წარმოადგენს კომუნისტური რეალობის ძა-

ლიან პირდაპირ ვიზუალიზაციას, ხშირად ბასრი პოლიტიკური აქცენტით.

პირველ სრულმეტრაჟიან ფილმებშიც კი, როგორიცაა ნაწიბური (Blizna, 1976), სოციალური კეთილდღეობისა და 

განვითარების სახელით ჩადენილი ინდუსტრიული კატასტროფების შესახებ, ან კინომოყვარული (Amator, 1979), 

სატირა პოლიტიკურ ცენზურაზე პოლონეთში, კიშლოვსკი აგრძელებს მკაფიო პოლიტიკურ დღის წესრიგს, მა-

გრამ ხშირად იყენებს ვიზუალურ სიმბოლიზმსა და ძალიან არა-უტოპიურ პოლიტიკურ იდეოლოგიას. მას უფრო 



43

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

აინტერესებს თუ როგორ იჩენს თავს წინააღმდეგობები, რა სისტემაზეც არ უნდა ვსაუბრობდეთ. კედლის დაცე-

მამ და კომუნიზმის დასასრულმა არ შემოიტანა კიშლოვსკის ფილმებში ცხოვრების უფრო პოზიტიური ხედვა 

— უბრალოდ, პოლიტიკური სასოწარკვეთა ეგზისტენციალურმა და ადამიანურმა სასოწარკვეთამ ჩაანაცვლა. ის 

დარჩა ადამიანის ცხოვრების მკვეთრად ეგზისტენციალურ და ვიზუალურ დამკვირვებლად, ცხოვრების უმეტე-

სად ტრაგიკულ ან ტრაგიკომიკურ ფენომენად წარმოჩენით. ის თანამედროვე, ვიზუალური კაფკაა.

კაფკა ოფისში 
კიშლოვსკის პირველი ორი მოკლემეტრაჟიანი ფილმი ორ სხვადასხვა მიმართულებაზე მიუთითებს და მრავალი 

თვალსაზრისით, იწყებს ორ მთავარ თემას და ტენდენციას, რომელსაც მის მთელ შემოქმედებაში ვხედავთ. პა-

ტარა მოკლემეტრაჟიან მხატვრულ ფილმს ტრამვაი ახლავს დაკვირვებისა და სიყვარულის მოტივი. ეს არის 

ძალიან მარტივი ამბავი ღამით ტრამვაიში მყოფი ახალგაზრდა მამაკაცის შესახებ. ის მოხიბლულია ლამაზი, 

ახალგაზრდა ქალით, რომელსაც უყურებს და რომელიც თვითონაც გაუღიმებს კარის დახურვის მცდელობისას. 

ჩასვლის შემდეგ, ტრამვაის წასვლასთან ერთად ბიჭი 

მოულოდნელად ხვდება, რომ უნდა დარჩენილიყო გო-

გონასთან და სირბილით აედევნება კიდეც, თუმცა გვია-

ნია (Insdorf, 1999: 11; Danusia Stok, 1993: 237). უკვე ამ ფი-

ლმში აღმოვჩნდებით კიშლოვსკის შემდგომი ფილმების 

მრავალი მამრობითი პერსონაჟის გონებაში.

ოფისი, თავის მხრივ, არის პოეტური და სატირული დო-

კუმენტური ფილმი — ვიზუალური, პოლიტიკური კომე-

ნტარი პოლონეთის რეალობისა და პოლიტიკის შესახებ, 

განსაკუთრებით საინტერესო მონტაჟით, ხმით, გამო-

სახულებითა და კადრირებით. ის გარკვეულწილად მი-

ყვება ამერიკული/ევროპული ობზერვაციული კინოს (სი-

ნემა ვერიტე/დაირექტ სინემა) ტრადიციას, მაგრამ უფრო 

ძლიერი ვიზუალური სიმბოლიზმით.

ფილმი ყოველგვარი კომენტარის გარეშე, გვიჩვენებს პენსიაზე განაცხადების ჩასაბარებლად მისული მოხუ-

ცების რიგს, ვხედავთ პერსონალს მინის მიღმა და არქივს. ხმების სინქრონიზაციის მიზანმიმართული უარყო-

ფით კიდევ უფრო მძაფრად გადმოიცემა ადამიანების გაუცხოება საზოგადოებაში. ფილმის სტილი ხაზს უსვამს 

კიშლოვსკის ხშირად ციტირებულ წინადადებას მისი მინიმალისტური თხრობის შესახებ, როდესაც ჰკითხეს, რა 

ასწავლა მას ლოძის კინოსკოლამ: “კინოსკოლამ მასწავლა, როგორ შემეხედა სამყაროსთვის. მან მაჩვენა, რომ 

არსებობს ცხოვრება და ადამიანები საუბრობენ, იცინიან, იტანჯებიან, იპარავენ, ცხოვრებაში ასე ხდება, ეს ყვე-

ლაფერი შეიძლება გადაიღო და მოჰყვე ამბავი. მანამდე ეს არ ვიცოდი.“ (Kieslowski in Danusia Stok, 1993: 46-47).

ამ პატარა ფილმში, ამბავი მოთხრობილია სიტუაციური სცენების დამონტაჟებითა და ადამიანების მცირე პორ-

ტრეტებით. ისინი ერთგვარ „პროცესზე“ იმყოფებიან. ეს ამბავი იმაზეცაა, როგორ ვერ ხვდებიან ეს ადამიანები, 

რომ ერთგვარ „პროცესზე“ იმყოფებიან და რომ სისტემა ქმნის ამგვარ ატმოსფეროს. მაგრამ კამერა ამხელს ამ 

ყოველივეს და ზედაპირული ასახვიდან, ბიუროკრატიის გულში ჩაგვახედებს. ფილმში, სიტყვები, გამოსახულე-

ბები, ჟესტები, სახის მიმიკა, სხეულის ენა და ყველა დეტალი საუბრობს, ავლენს სისტემას და მის არაჰუმანურ და 

„კაფკასეულ” ბუნებას.

ფილმი ცხადად იყოფა სამ რიტორიკულ და ვიზუალურ განაცხადად და ფორმად. პირველ ნაწილს ახასიათებს 

უპიროვნო, ეკრანს მიღმა დიალოგები კლიენტებსა და კლერკებს შორის. დიალოგი ეხება ფორმებსა და შტა-



44

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

მპებს, რომლებიც აკლია საბუთებს; ვხედავთ, რომ ფორმულები და დოკუმენტები აქ ყველაზე მთავარია. არცე-

რთი დიალოგი არ ეხება რეალურ სოციალურ პრობლემებს, არამედ მხოლოდ სწორ ან არასწორ პროცედურებს. 

კიდევ უფრო სიმბოლურია, რომ ფილმი ხმებს ამდენად აცალკევებს სხეულებისგან, კამერა კი მოძრაობს და 

ფრაგმენტულად იჭერს შეწუხებულ სახეებს, ანერვიულებულ ხელებს ქაღალდებით ხელში და ა. შ. კადრი გა-

დადის საშუალოდან უკიდურესად ახლო ხედზე, რაც უფრო მეტად უსვამს ხაზს ადამიანების უსხეულობას, გაუ-

ცხოებულ მოპყრობას. მათ ვერასდროს ვხედავთ, როგორც ცალკეულ ინდივიდებს, ისინი უბრალოდ კლიენტები, 

სახეები და გამვლელები არიან.

ფილმის მეორე ნაწილი გამოკვეთილად გვიჩვენებს ხედვის არეს, სადაც კლიენტი ხვდება კლერკს, მინას, რო-

მელიც ყოფს სამოქალაქო საზოგადოებასა და სახელმწიფო ბიუროკრატიას. ფილმის ამ ნაწილში ფოკუსი ძი-

რითადად არის შიგნიდან და გარედან, რომ კლიენტები დავინახოთ და მათთან გავაიგივოთ თავი, პირველად 

ვხედავთ კლერკსაც. შემდეგ ნაწილებში, ხედვის არე საკმაოდ სწრაფად იცვლება შიდა და ბოლოს გარე ხედით, 

კლიენტების პერსპექტივიდან დანახული კლერკით. გამოსახულება-ხმის მიმართება და კადრირება კვლავ ძა-

ლიან სიმბოლურია. მიუხედავად იმისა, რომ პირველად ფილმში, შეგვიძლია მოვისმინოთ მეტყველება სინქ-

რონულად და ამგვარად ამოვიცნოთ კლიენტი, პირდაპირ რომ ესაუბრება კლერკს (თუმცა ტუჩების მოძრაობის 

გარეშე), რომელიც უპასუხებს კიდეც. შემდეგ, ფილმში დროდადრო ისევ კადრს მიღმა არსებული, უფრო უპი-

როვნო დიალოგი ბრუნდება. ეს ხაზს უსვამს არაადამიანურ, გაუცხოებულ ურთიერთობას და საუბარს. კლერკის 

კადრირება ამავე დროს ისეთივე სიმბოლური და არასხეულებრივია, როგორც კლიენტის პირველ ნაწილში. ვხე-

დავთ ხელები როგორ ავსებენ ფორმებს, როგორ თლიან ფანქარს და არცერთ კადრში, კლერკი და კლიენტი 

ერთმანეთს თვალებში არ უყურებენ. ფილმში ნაჩვენებია მხოლოდ კლერკების სახეების კადრები, რომლებშიც 

ისინი გვერდზე ან ქვევით იყურებიან.

ფილმის მესამე და ბოლო ნაწილში კიდევ უფრო გამოკვეთილია მისი კაფკასეული ხედვა. ის იწყება ერთა-

დერთი, სრულიად მდუმარე ეპიზოდით. ვხედავთ, რომ კლერკი შუადღეზე ამზადებს ჩაის, ამბობს: „მოითმინეთ 

ერთი წუთით” და ყველა კლიენტი იცდის რიგში ჩუმად, სანამ ის ჩაის სვამს. როდესაც დიალოგი განახლდება, 

კვლავ ვუბრუნდებით დიალოგსა და გამოსახულებას შორის სრულიად შემთხვევით მიმართებას: ვხედავთ სხვა-

დასხვა ადამიანს ფანჯარასთან, მაგრამ არცერთი მათგანი საუბრობს; დიალოგი გვესმის ჰაერიდან, თითქოს 

თავისთავად არსებობს. ამ ასპექტს თანდათან ხაზს უსვამს და აძლიერებს ოფისის შიდა სივრცის მონტაჟური 

ასახვა. აქ, გადმოცვენის პირას მყოფი ქაღალდების დასტა ჩანს ყველა თაროზე. თავიდან კადრები არქივიდან 

შემოდის ძალიან მოკლე თანმიმდევრობით, როგორც ოფისში გადაღებული სცენების ჩანართები. მაგრამ ნე-

ლ-ნელა არქივის ფაილები იქცევა მთავარ გმირად, ადამიანური და სოციალური ცხოვრება სრულიად გაუცხოე-

ბული და უსხეულო ხდება. ვიზუალურად, ადამიანის მთელი სიცოცხლე ქრება და ჩანაცვლებულია ქაღალდების 

ბიუროკრატიული დასტებით. ეს არის ვიზუალური მეტაფორა, რომელიც უფრო მძაფრი ხმის მანიპულაციითაც 

გამოირჩევა. 

სანამ არქივში შევალთ, იმართება ერთი, აბსურდული დიალოგი, რომელშიც კლერკი აცხადებს, რომ პენსიის 

მისაღებად უნდა შეავსოთ ფორმა, რომელშიც ყველაფერი, რაც კი ოდესმე გაგიკეთებიათ ცხოვრებაში, ყველა 

სამსახური და სამუშაო ადგილი უნდა იყოს ასახული. ეს წინადადება მეორდება იქამდე, სანამ თავად არქივი არ 

იქცევა ამ სიტყვების ექოდ. თითქოს ამ არქივებში სიცოცხლეა ჩაფლული, გასვლას ცდილობს, მაგრამ უშედე-

გოდ. ამის ნაცვლად, დასასრულის წინ, კარს გაიჯახუნებენ და თითქოს ყველაფერი იყინება.

კიშლოვსკის დოკუმენტური ხმები
კიშლოვსკის ოფისი არის ჭკვიანური დოკუმენტური ფილმი, მკვეთრი, პოლიტიკური გზავნილით და კომუნისტური 

ბიუროკრატიის კრიტიკით. ფილმში პირდაპირ არ ჟღერს კრიტიკა, მაგრამ ირიბად ჩანს, მონტაჟის, ვიზუალური 

სტილისა და კადრირების საშუალებით. ერთი შეხედვით, ეს არის მხოლოდ 60-იანი წლების პოლონეთის ყოვე-



45

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ლდღიურობის ობზერვაცია, მაგრამ სინამდვილეში ესაა იმ საზოგადოების სასიკვდილო განაჩენი, რომელშიც 

სისტემები და პროცედურები ადამიანებზე მნიშვნელოვანია. იმის მიუხედავად, რომ ოფისი პოლონეთის სპეცი-

ფიკური, სოციალური კრიტიკაა 1966 წლის კომუნიზმის პირობებში, ფილმი არის ბიუროკრატიის უფრო ზოგადი 

და ეგზისტენციალური პორტრეტიც — ნებისმიერ დროსა და ყველა სახის საზოგადოებაში.

თითქმის იგივე, ირონიული გადაწყვეტა ჩანს, უფრო მძაფრიც კი, კიშლოვსკის ზოგიერთ დოკუმენტურ ფილმში 

1970-იანი წლებიდან. ყველაზე ცხადად ეს ჩანს ფილმში ღამის პორტიეს თვალთახედვით, რომელშიც მთავარი 

გმირი განასახიერებს კონტროლის მოყვარულ, სისტემის ბიუროკრატიულ მენტალიტეტს. თუ ფილმის დასა-

წყისში გვგონია, რომ ნეიტრალურ და თანაგრძნობის მომგვრელ პორტრეტს ვნახავთ, თანდათან აშკარავდება 

ფანატიკოსი და სასტიკი, კონტროლის მოყვარულის სახე. ესაა ობზერვაციული ფილმი პორტიეზე, რომელსაც 

არ აკმაყოფილებს კონტროლის ბერკეტები სამსახურში და სურს, მოიცვას, დათრგუნოს პირადი ცხოვრებისა და 

დასვენების ყველა ასპექტი. ამიტომ, ის ხდება მთელი საზოგადოებისა და მმართველი კლასის სიმბოლო. დისტა-

ნციის ნაკლებობა და აშკარა კრიტიკა ფილმის გზავნილს კიდევ უფრო ძლიერს და შოკისმომგვრელს ხდის, რა-

დგან იდენტიფიკაციის პროცესი გამოიყენება დისტანციისა და უარყოფითი განცდის შესაქმნელად.

იგივე მექანიზმი გვაძლევს მართლაც საშიშ გაკვეთილს რეზიუმეში, რომელშიც თანდათან ვლინდება, რამდენად 

შორს შეიძლება წავიდეს პარტიის კომიტეტი გამოგონილი ცხოვრებისეული ისტორიისა და პიროვნების დევნაში. 

სინამდვილეში ფილმი აჩვენებს, რომ რეალურ, ისტორიულ სასამართლო პროცესებში რეალური ადამიანების 

წინააღმდეგ, რომლებიც სრულად არ დაემორჩილნენ სისტემას, ყველაფერი მეტ-ნაკლებად გამოგონილი იყო.

1980 წლის ძალიან ძლიერი დოკუმენტური ფილმია ქარხანა; ერთი მხრივ, ძალიან ლირიკული და პოეტური და-

კვირვება ვარშავის ცენტრალურ სადგურზე მიმავალ ადამიანებზე, რომლებსაც აინტერესებთ ჩვეულებრივი საგ-

ნები და ერთმანეთი, მაგრამ ამავე დროს ფილმი, რომელიც აჩვენებს პოლონურ საზოგადოებაში „დიდი ძმის“ 

ტენდენციებს, აღმოსავლეთ ევროპაში კომუნიზმის დაცემამდე სულ რაღაც ცხრა წლით ადრე. ფილმში ვხედავთ 

მოსაცდელის დიდ სატელევიზიო ეკრანს, საიდანაც აშკარა პროპაგანდით კონსტრუირებული ახალი ამბებით 

სისტემა ადამიანებს მიემართება, ასევე სადგურის სათვალთვალო კამერებსა და ყოველდღიურ ცხოვრებას. 

ოფისის მსგავსად, რეალობაზე დაკვირვება ვიზუალურად და რიტორიკულად ისეა ორგანიზებული, რომ მივი-

ღოთ ტოტალური კონტროლისა და ჩაგვრის განცდა, რომელიც განსაკუთრებით ფილმის ბოლოს იჩენს თავს 

სათვალთვალო კამერის მართვის ოთახიდან გადაღებულ სცენებში, ანონიმური „დიდი ძმის“ ხედვის არეა რომ 

მოგვაგონებს.

კიშლოვსკის პირველ სტუდენტურ ფილმში ჩამოყალიბებულმა, უკვე მომწიფებულმა ვიზუალურმა და დოკუმე-

ნტურმა სტრატეგიამ, 1960-80 წლებში, მის სხვა დოკუმენტურ ფილმებში დიდი როლი ითამაშა. თუმცა, არსებობს 

სხვა ტენდენციებიც, რომლებშიც ობზერვაციული სტილი გამოიყენება, რათა აჩვენოს ადამიანები, სრულიად უი-

მედო სისტემასასთან გამკლავებას რომ ცდილობენ, ადამიანები, რომლებიც ქმნიან სამუშაოს და ცდილობენ თა-

ვიდან აიცილონ სისტემასთან იდენტიფიცირება. ერთ-ერთი მაგალითია მშენებელი (Murarz, 1973), მოყოლილი 

პირველ პირში სტალინის ეპოქის ერთ-ერთი ადრეული პიონერის მიერ. ის იხსენებს ბიუროკრატიულ პარტიულ 

ცხოვრებას და უბრუნდება თავის სამუშაოს, როგორც მშენებელი. მისი ამბავი ირონიულად არის მოთხრობილი. 

ის ესწრება პირველი მაისის აღლუმს, რომელიც მთელი პომპეზური რიტორიკითა და სიმბოლიზმითაა აღწე-

რილი, ვითომდა მუშათა კლასის გმირების განსადიდებლად, სინამდვილეში კი პოპულარიზაციას უწევს კონფო-

რმულობასა და მმართველი პარტიის კლასს. კიდევ უკეთესი მაგალითია საავადმყოფო (Szpital, 1976), ცხოვრე-

ბის ძალიან რეალისტური პორტრეტი საავადმყოფოში, სადაც პირობები უიმედოა და მხოლოდ შავი იუმორითა 

და რწმენის მიღმა ერთგულებით თუ გადარჩები. აქ სიმბოლიზმი არ არის საჭირო — რეალობის სურათები თა-

ვისთავად ხმამაღლა საუბრობენ. 

მთლიანობაში, კიშლოვსკის წვლილი თანამედროვე დოკუმენტური კინოს ტრადიციაში ისეთივე მნიშვნელო-



46

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

ვანი და მყარია, როგორც მისი გავლენა მხატვრულ კინოში. არსებობს მკაფიო ხაზი რეალობიდან წამოსული 

ნარატივებიდან, მის ხშირად საკმაოდ რეალისტურ მხატვრულ ნამუშევრებამდე, აქაც ვხედავთ ისეთივე ძლიერ, 

თემატურ უწყვეტობას. გარდა ამისა, მისი დოკუმენტალისტიკის ხმა ძალიან კრიტიკულია და სოციალურ გზავ-

ნილებს ატარებს, მიწოდებულს დახვეწილი გზებითა და ამავე დროს, სიმბოლური, ზოგადი ეგზისტენციალური 

პერსპექტივით. ამ ფილმების ვიზუალური ექსპრესიულობა ახლაც ძალიან ცოცხალია, მართალია რეალობა, რო-

მელზეც ისინი დაშენდა დიდი ხანია შეიცვალა, მაგრამ სოციალური გზავნილი მათ აქცევს უნივერსალურ კომე-

ნტარად ადამიანურ მდგომარეობაზე.

წყაროები:

A visual Kafka in Poland – Ib Bondebjerg, P.O.V. No.13 

Stok, Danusia. Kieslowski on Kieslowski. London: Faber and Faber, 1993.

Insdorf, Anette. Double Lives, Second Chances. The Cinema of Krzysztof Kieslowski. New York: Miramax Books, 1999.

Svendsen, Erik. Kieslowskis kunst. Randers: Frydenlund, 1996.



ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ ინტერვიუ პირველად მონრეალში დაფუძნებულ 

ჟურნალში (24 Images) დაიბეჭდა. კიშლოვსკის 
რამდენიმე დოკუმენტური და მხატვრული ფილმი 
1988 წლის იანვარში მონრეალის ხელოვნების კო-
ნსერვატორიაში აჩვენეს, ხოლო მისი ფილმების 
რეტროსპექტივა, მათ შორის დეკალოგის ციკლის 
ჩვენება, 1989 წლის ტორონტოს საერთაშორისო კი-
ნოფესტივალზე შედგა. ამ ნამუშევარმა კიშლოვსკის 
დიდი საერთაშორისო წარმატება მოუტანა. რეჟი-
სორი ჩიხში შესულ საზოგადოებას და იმ რეალობის 
იმ სასტიკ და ფარულ მხარეს იკვლევს, რომლის და-
ნახვასაც ვერიდებით.

ფილმებში მორალურ საკითხებს ეხებით, 
მაგრამ ამას აკეთებთ განსჯის გარეშე. რა 

მიზეზით არ აფიქსირებთ პოზიციას?

კიშლოვსკი: ბევრი ადამიანი მიმღებელია ამ მი-

დგომის მიმართ, მაგრამ ჩემი ფილმების გადაღების 

მიზეზი არის კითხვების დასმა და არა პასუხების გა-

ცემა. წარმოვაჩენ პრობლემას და ვცდილობ მის გა-

დმოცემას. მაგრამ როგორ ავსახო პროგრესის გზა, 

თუ თავად არ ვარ დარწმუნებული? რა თქმა უნდა, 

არ მინდა რაიმე ფუნდამენტურ კითხვაზე პასუხის 

გაცემა.

ხალხმა არ იცის როგორ მოიქცეს, როგორ 
გამოხატოს გრძნობები. ესაა მიზეზი, რის 
გამოც ყველაფერს დაუნდობლად ასახავთ?

ადამიანები ყოველთვის უარს ამბობდნენ რეალო-

ბის და ცხოვრების ისე დანახვაზე, როგორიც სინა-

მდვილეშია. ცოტა ადამიანი ბედავს თქვას: „ასეა“, 

რადგან რეალობა ბნელია და არავის უყვარს ამის 

მოსმენა.

ᲡᲐᲡᲝᲬᲐᲠᲙᲕᲔᲗᲘᲡ ᲘᲐᲠᲐᲦᲘ: 
ᲡᲐᲣᲑᲐᲠᲘ ᲙᲨᲘᲨᲢᲝᲤ ᲙᲘᲨᲚᲝᲕᲡᲙᲘᲡᲗᲐᲜ
თარგმნა ალექსანდრე გაბელიამ



48

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

მოკლე  ფილმი მკვლელობაზე  ერთ-ერთია 
დეკალოგის ათი სერიიდან. თითოეული ათი 
მცნებიდან ერთ-ერთს ეხება. უფრო ზუსტად 
რაზეა ეს სერიალი?

მირჩევნია გამოვიყენო ტერმინი “ციკლი” ვიდრე 

“სერია”, რადგან თითოეული ფილმი დამოუკიდე-

ბელია. თითოეულში ახალი მსახიობები და ისტო-

რიებია. კინემატოგრაფიის თვალსაზრისით, ათი 

სხვადასხვა ოპერატორია. ორ წელიწადში ათი ფი-

ლმის გადაღება მომიწია. ორი ფილმი გადავიღეთ 

კინოთეატრებისთვის:  მოკლე ფილმი მკვლელო-

ბაზე და მოკლე ფილმი სიყვარულზე. დანარჩენი რვა 

ტელევიზიისთვის გადავიღე და შემოდგომაზე გამოვა 

პოლონეთში.

დაფინანსების გამო გადაწყვიტეთ ამ ორი 
ფილმის გადაღება?

ათი მცნების შესახებ ფილმების ციკლის გადაღების 

იდეა თავდაპირველად მთლიანად ტელევიზიისთვის 

იყო ჩაფიქრებული. რაც შეეხება ფილმს, მოკლე ფი-

ლმი მკვლელობაზე, ამ პროექტის იდეა დიდი ხნის 

წინ მქონდა, უბრალოდ ვფიქრობდი, რომ ისეთი 

ნედლი ფორმით გადამეღო, როგორიც წარმომედ-

გინა. ამიტომაც ვიგრძენი საჭიროება დამეკავშირე-

ბინა ეს ამბავი ამ ციკლთან. რაც შეეხება ტელევიზი-

ისთვის განკუთვნილ რვა ფილმს, არსებული დროის 

გათვალისწინებით, მათი კინოთეატრების ფორმატში 

გადაღებას ვერ შევძლებდი. ამავდროულად, გარე 

დაფინანსების მისაღებად საჭირო იყო ორი ფილმის 

გადაღება. შესაბამისად, სწორედ ამ ორი ფილმის გა-

დაღებით მიღებული თანხის წყალობით, შევძელით 

ციკლის დასრულება.

ფილმის,  მოკლე ფილმი მკვლელობაზე, 
არცერთი პერსონაჟი არ აძლევს მაყუ-
რებელს მათთან იდენტიფიცირების სა-
შუალებას. ხომ არ ამოიზრდება ეს მი-
დგომა მხოლოდ სოციალური რეალობის 
მაქსიმალურად ობიექტურად წარმოჩე-
ნის სურვილიდან?

ცხადია, ეს იყო მთავარი მიზეზი, რადგან მი-
ნდოდა, ფილმს სოციალური ანალიზის ფორმა 
ჰქონოდა, მაგრამ არის ის ფაქტიც, რომ ნამდვი-
ლად არ მინდოდა, მარტივი გზით წავსულიყავი. 
ადამიანები ზედმეტად იდენტიფიცირდებიან მი-
თებთან და იმ პერსონაჟებთან, რომლებიც ვე-

რასოდეს გახდებიან. ზედმეტად მარტივი იყო 
მსხვერპლის ლამაზ პერსონაჟად გადაქცევა, 
რომელიც მოითხოვდა აუდიტორიის თანა-
გრძნობას. მაყურებლის ემოციების წარმართვა 
სინამდვილეში ბევრად უფრო ადვილია, ვიდრე 
საგნების ბუნებრივად ასახვა. სიკვდილი ყველას 
განურჩევლად ემუქრება. ამიტომაც დაჟინებით 

მოვითხოვდი ტაქსის მძღოლის მკვლელობის 
სცენა ისეთივე სასტიკი და ცხოველური ყოფი-
ლიყო, როგორც მკვლელის ჩამოხრჩობის. სი-
ნამდვილეში, სიკვდილი, რომელიც ყოველ წამს 
გვემუქრება, ყველასთვის ერთნაირად საშინე-
ლია, მაგრამ ჩვენ არ გვინდა ამის აღიარება, რა-
დგან ამ ცნობიერებით ცხოვრება შეუძლებელი 
იქნება.

რა მნიშვნელობას ანიჭებთ შემოქმედე-
ბითობას? როგორ უყურებთ ხელოვანის 
როლს?

ამ კითხვაზე პასუხის გასაცემად, ჩვენ უნდა გა-
დავავლოთ თვალი პოლონეთის ისტორიას, მე-
ცხრამეტე საუკუნეს, პოლონური რომანტიზმის 



49

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ეპოქას. ხელოვანის როლი ყოველთვის გაზვი-
ადებული და განდიდებული იყო, რადგან მის-
გან მოველით (პოლონელი) ერის ხელმძღვა-
ნელობას. ხალხი დიდი ხანია მთელ იმედებს 
ამყარებს მხატვრის ამ კონკრეტულ იდეაზე, რაც 
მას თითქმის მაგიურ ძალას ანიჭებს და სთხოვს 
დაინახოს ის, რისი დანახვაც მას არ შეუძლია. 

ხალხს სჯეროდა, რომ ხელოვანს შეეძლო სა-
მყაროს შეცვლა. მე ამის არ მჯერა. მას შეუძლია 
მხოლოდ ხილული გახადოს ჩვენი რეალობა. 
ხელოვანის როლია ასევე დაანახოს ხალხს, 
რომ ისინი მარტო არ არიან; სხვებიც ცხოვრო-
ბენ და ფიქრობენ მათ მსგავსად.

გჯერათ, რომ ხელოვანი ცდილობს ტე-
მპის დადგენას, საუკეთესო გზის პო-
ვნას?

დიახ, ასეა.

რატომ მიატოვეთ დოკუმენტური ჟანრი 

და დაიწყეთ მხატვრული ფილმების გა-
დაღება? იმიტომ ხომ არა, რომ მხატვ-
რულ კინოში მეტ ძალას ხედავთ?

მიყვარს რეალობის იმგვარად გადაღება, რომ 
მის ყველა დაუგეგმაობას ვაწყდებოდე. მუ-
შაობისას დიდი ხნის განმავლობაში აქცე-
ნტს დოკუმენტურ კინოზე ვაკეთებდი, რადგან 
ვგრძნობდი, რომ რეალობა უფრო საინტერესო 
იყო, ვიდრე ყველაფერი, რისი გამოგონებაც 
შეგიძლია. დოკუმენტური ფილმების გადაღება 
შევწყვიტე, რადგან, ერთი მხრივ, ეს ჟანრი 
თითქმის მთლიანად გაქრა ტელევიზიის რეპო-
რტაჟების გამო, რომელიც უმეტეს შემთხვევაში 
ზედაპირული და სტანდარტული პროდუქტია. 
ასევე იმიტომ, რომ მეშინოდა პოლიცია ჩემს 
ფილმებს გამოიყენებდა. მივხვდი, რომ მათ 
მასალით ვამარაგებდი.

თქვენს ფილმებში იგრძნობა, რომ 
ყოველთვის გააზრებული გეგმით მუ-
შაობთ. როგორ მუშაობთ ოპერატო-
რებთან და რატომ ირჩევთ თითქმის 
ყოველთვის სხვადასხვა ოპერატორს?

ათი წლის წინ, ფილმების თემატიკის გამო, 
მხოლოდ ორ ოპერატორთან ერთად ვმუშა-
ობდი. მაშინ მივხვდი, რომ იმისთვის, რომ 
მსოფლმხედველობა და სურათები, რომელსაც 
ჩემს ფილმებში გადმოვცემ, გამდიდრებულიყო, 
უნდა მემუშავა სხვადასხვა ოპერატორთან და 
მიმეცა მათთვის ფილმების საკუთარი მსოფ-
ლმხედველობით გადაღების შესაძლებლობა. 
ოპერატორებს მაქსიმალურ თავისუფლებას 
ვაძლევდი, რათა ისეთი დეტალებიც ეჩვენე-
ბინათ, რასაც ზოგჯერ თავადაც ვერ ვხედავდი. 
თავდაპირველად მათთან ერთად განვიხილავ 
სასურველ ეფექტს, შემდეგ ფიქრის შესაძლებ-
ლობას ვაძლევ. მაგალითად, ფილმზე,  მოკლე 
ფილმი მკვლელობაზე, მუშაობისას, ოპერატორ 
სლავომირ იძიაკს ვთხოვე შეექმნა იმგვარი 
იმიჯი, რომელიც გამოხატავდა საბედისწერო 
და გარდაუვალ მკვლელობას. ლოკაციაზე 
მცირე ბიუჯეტით მუშაობისას ყოველთვის რთუ-
ლია ობიექტივის წინ არსებული სურათის შეც-
ვლა. მან სურათს მომწვანო ფერი მისცა და და-
არღვია გამოსახულების კონტურები. მოახერხა 
კამერით შეეღწია იმ მტრულ სამყაროში, რო-
მელსაც ვიღებდით.



50

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

თეორია/თარგმანი

სიუჟეტის მიუხედავად, თქვენი წინა 
ნამუშევრებისგან განსხვავებით, ფი-
ლმს,  მოკლე ფილმი მკვლელობაზე, არ 
ჰქონდა დისტრიბუციასთან დაკავშირე-
ბული პრობლემები. ამჟამად ნებადა-
რთულია სიკვდილით დასჯის განხილვა 

სახელმწიფო მედიაში?

სიკვდილით დასჯა პოლონეთში აღარ არის ტაბუ-
ირებული თემა. როდესაც ფილმს, მოკლე ფილმი 
მკვლელობაზე, ვიღებდი, ამ თემაზე უკვე ყველა-
ფერი იყო ნათქვამი. თუმცა, ფილმის გამოსვლის 
შემდეგ, დისკუსიები განახლდა. პოლონურმა ყო-
ველკვირეულმა გამოცემამ გამოაქვეყნა საპრო-
ტესტო წერილი ჩემი ფილმის წინააღმდეგ ერთი 
რიგითი ოფიციალური ჯალათის სახელით. ის 
აპროტესტებდა იმ ფაქტს, რომ მისი დანაშაული 
მკვლელის დანაშაულთან ერთ დონეზე იყო გა-
ნხილული, მაშინ როცა მისი საქმე სოციალურად 
ძალიან სასარგებლოა და გარდა ამისა, მისი 
თქმით, ცუდად ანაზღაურებადი. ჩემმა ფილმმა 
არა მხოლოდ სიკვდილით დასჯის განხილვა გა-
ნაახლა, არამედ ჯალათს ხელფასის გაზრდის 
მოთხოვნის შესაძლებლობაც მისცა…

წყარო:  Latek, Stanisław, Marie-Claude Loiselle, 
and Krzysztof Kieślowski. “Weapon of Despair.” 
In  Krzysztof Kieslowski: Interviews, edited by 
Renata Bernard and Steven Woodward, 65–68. 
University Press of Mississippi, 2016.  https://doi.
org/10.2307/jj.399510.18.



51

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

მგონია, კინომოყვარული (1979) იურეკ შტურისთვის დავწერე. სიმშვიდე ნამდვილად მისთვის დაიწერა, 
რადგან უკვე ვიცნობდი. კინომოყვარულზე მუშაობისას იურეკი საკმაოდ ცნობილი იყო. წარმატება მოუ-
ტანა ისეთმა ფილმებმა, როგორებიცაა მთავარი ძაღლი და სიმშვიდე.

კინომოყვარულში არიან მსახიობები, რომლებიც გარკვეულ როლებს თამაშობენ, მაგრამ ამასთან, არიან 
რეალური ადამიანებიც, რომლებიც ფილმში საკუთარი სახელებით ჩნდებიან. კშიშტოფ ზანუსი რეალურ 
ცხოვრებაშიც კინორეჟისორია, რომელიც დროდადრო პატარა ქალაქებში “რეჟისორთან შეხვედრებს” 
ესწრება ხოლმე. ფილმში კინომოყვარული, ის ზუსტად ამ კონტექსტში ჩნდება, როგორც რეჟისორი. შეხ-
ვედრის ფარგლებში პატარა ქალაქში ჩადის. ძველად ხშირად იმართებოდა მსგავსი შეხვედრები. დრო-
დადრო ახლაც ეწყობა ხოლმე. (ცოტა ხნის წინ პიესევიჩთან ერთად ვიყავი მსგავს შეხვედრაზე კრაკო-
ვის ერთ-ერთ მონასტერში. შეხვედრა ახალგაზრდებისთვის ეკლესიაში მოეწყო, დეკალოგის ჩვენების 
შემდეგ. დაახლოებით ათასი ადამიანი შეიკრიბა. ეკლესიაში შემოსვლას ვერ ახერხებდნენ და ქუჩაში 
იდგნენ მთელი დროის განმავლობაში. დინამიკებიც კი დააყენეს).

კინომოყვარულის მთავარი გმირი კინოთია გატაცებული. გატაცებას უეცრად აღმოაჩენს, როცა თავის 
ახალშობილ ქალიშვილზე საოჯახო ფილმს იღებს 8მმ-იანი კამერით. ასე ძლიერი გატაცება მოყვარუ-
ლებს თუ ახასიათებთ. კამერით ამდენად გატაცებული თვითონ არასდროს ვყოფილვარ. ფილმებს ვი-
ღებდი, რადგან ეს იყო ჩემი პროფესია. ძალიან ზარმაცი ან ძალიან სულელი, ან ორივე ერთად ვიყავი 
იმისთვის, რომ პროფესია სწორ დროს შემეცვალა. ამასთან ერთად, თავიდან კინორეჟისორობა კარგი 
პროფესიად მეჩვენებოდა. მხოლოდ ახლა ვხვდები, რამდენად რთულია.

არ ვთვლი, რომ კინომოყვარული კინოსა და ცხოვრებას შორის დაპირისპირების დილემას ეხება, რა-
დგან კინო და ცხოვრება შესაძლოა თანაარსებობდეს კიდეც. ეს ორი შესაძლოა შეარიგო ერთმანეთს 
— ან, სულ მცირე, სცადო მაინც მათი შერიგება. რა თქმა უნდა, რთულია. თუმცა, მეორე მხრივ, რა არის 
ადვილი? ტექსტილის ფაბრიკაში მუშაობა უფრო ადვილი არ არის. მუდმივად ოჯახთან ერთად ყოფნაც 
შეიძლება ისევე ცუდად დასრულდეს, როგორც, მასთან იშვიათად ყოფნა.

რეალური შეკითხვა — ან უბრალოდ შეკითხვა — იმაში არ მდგომარეობს, თუ რამდენი დრო შეგვიძლია 
დავუთმოთ ერთმანეთს. დრო და ყურადღება. თქვენ, ალბათ, მეტი ყურადღების მიქცევა შეგიძლიათ 
თქვენი ოჯახისთვის, თუ ტექსტილის ფაბრიკაში მუშაობთ, ვიდრე კინოში მუშაობისას შეძლებდით. მა-
გრამ, მეორე მხრივ, თუ კინოში მუშაობთ, შესაძლოა ყურადღება, რომელსაც თქვენს ოჯახს უთმობთ, 

ᲮᲐᲤᲐᲜᲒᲘ: ᲙᲨᲘᲨᲢᲝᲤ ᲙᲘᲨᲚᲝᲕᲡᲙᲘᲡ ᲙᲘᲜᲝᲛᲝᲧᲕᲐᲠᲣᲚᲘ

თარგმნა ნინი შველიძემ



52

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

უფრო ინტენსიური იყოს, უფრო აშკარა. რადგან გრძნობთ — მე ვგრძნობ დანაშაულს — იმის გამო, რომ 
საკმარის დროსა და ყურადღებას ვერ ვუთმობ ოჯახის წევრებს.

ამიტომ, როცა დრო მაქვს, განსაკუთრებული ინტენსივობით ვეკიდები საოჯახო საქმეებს. ვანაზღაურებ 
იმ დროს, როცა წასული ვარ და არ მყოფნის საკმარისი მოთმინება, დანაშაულის ხელშესახებ გრძნობად 
გადაქცევითა და ჩემს ოჯახთან ცხოვრებით. როცა ცოტა დრო მაქვს, დროს ინტენსიურად ვიყენებ. არ 
ვიცი, საბოლოოდ რა უკეთესია. ვფიქრობ, ორივე გადაწყვეტილება — ან მუდმივად ან იშვიათად ყოფნა 
ერთად — შესაძლებელია და სიყვარული შესაძლებელია ორივე გადაწყვეტილების მიღებისას, ისევე რო-
გორც, სიყვარულის ნაკლებობა შესაძლებელია ორივეში. ჰარმონიაც შესაძლებელია ორივე გადაწყვე-
ტილებისას — რაღაც განზოგადებული ჰარმონია — და ზოგადი თანხმობა მსგავს ბედთან მიმართებაში. 
ამასთან, ორივე გადაწყვეტილებისას შესაძლებელია დისჰარმონიაცა და სიძულვილიც.

რატომ ანადგურებს ფილიპი, კინომოყვარული, ფილმს დასასრულისაკენ? რას ნიშნავს ეს? ყოველთვის 
ერთსა და იმავეს. ფილიპი ანადგურებს, რაც გაუკეთებია. არ ნებდება, რადგან საბოლოოდ კამერას სა-
კუთარი თავისკენ მიმართავს. მან უბრალოდ გააცნობიერა, რომ, როგორც მოყვარული კინემატოგრა-
ფისტი, ხაფანგში აღმოჩნდა, რომ კინოს გადაღების კეთილი განზრახვები, შეიძლება სასარგებლო აღმო-
ჩნდეს იმ ადამიანებისთვის, რომლებიც ფილმებს ცუდი განზრახვებით იყენებენ.

მსგავსი გამოცდილება თვითონ არ მქონია. არასდროს გამინადგურებია ჩემი რომელიმე ფილმი. მაგრამ 
რომ მცოდნოდა, რომ აპირებდნენ ჩემი ფილმის ჩამორთმევას იმ ღამით, როცა კარადებს ვიღებდით 
სადგურის გადაღებისას — ფილიპის მსგავსად — გავხსნიდი ყუთებს და გავანადგურებდი ფილმს, სანამ 
სხვები ჩაიგდებდნენ ხელში. ამას გავაკეთებდი უბრალოდ სიფრთხილისთვის, რომ არ ეარსება რაიმე 
შანსს, გოგონა, რომელიც დედას მოკლავდა, გამოჩენილიყო.

წყარო: წიგნიდან Kieslowski on Kieslowski — January 1, 1993 by Danusia Stok (Editor).



53

რეცენზიები

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ე
ს
ე



54

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

ყოველი ხელოვნების დარგის დაბადება, თავისი არსით, რევოლუციურია, რადგან საგნების, მოვლენებისა და რე-

ალობის ხელახალ გააზრებას მოიცავს. კინოს დაბადების პირველი ეფექტი შესაძლოა, რეალობის გახლეჩას უკა-

ვშირდებოდეს. მაყურებლისთვის ფხიზლობისას ან ზმანებისას ნანახი საგნები, ეკრანზე განსხვავებულ მასშტაბსა 

და შეცვლილ რაკურსში ვლინდება. სერგეი ეიზენშტეინი, ტექსტში ინტელექტუალური მონტაჟი, წერს, რომ მონტაჟი 

ერთგვარი კონფლიქტია, რომელიც ანტაგონისტურ ელემენტთა შეხლით წარმოიქმნება. შეგვიძლია ვთქვათ, რომ 

თავდაპირველად, კინემატოგრაფში ასახული რეალობა, ნამდვილი ან წარმოდგენილი რეალობის ანარეკლს კი 

არა, მასთან დაპირისპირებულ მოცემულობას გამოხატავდა. მიზანსცენებში ნანახი ობიექტების განლაგება, მოძ-

რაობა, რიტმი, სიდიდე და რაოდენობა რეალურ საგნებთან მსგავსებისა და განსხვავებულობის განცდას ერთდ-

როულად ბადებდა, შესაბამისად, ის რაც ეკრანზე ჩანდა, დასაწყისში რეალობაზე საშიში და რთულად მოსახელ-

თებელი იყო. სიზმარში ნანახი შინაარსები წარმოშობს ცხადი შეგრძნებებისგან განსხვავებულ ემოციებს, იქნება 

ეს აღტაცება, შიში, თუ ძრწოლა. ეიზენშტეინთან ნანახი მიზანსცენებიც რეალურისა და წარმოსახულის ზღვარზე 

იქმნება და მაყურებლებს ანტაგონისტური განცდების მომგვრელ ხატებებად წარმოგვიდგება. ისიც აღსანიშნავია, 

რომ ისტორიული კანონზომიერების ძალით კინო და ფსიქოანალიზი ერთმანეთში გადაიჯაჭვა. ფსიქოანალიზი 

ᲔᲘᲖᲔᲜᲨᲢᲔᲘᲜᲘ ᲓᲐ ᲠᲔᲕᲝᲚᲣᲪᲘᲐ

ავთანდილ ძამაშვილი



55

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ᲔᲘᲖᲔᲜᲨᲢᲔᲘᲜᲘ ᲓᲐ ᲠᲔᲕᲝᲚᲣᲪᲘᲐ
ადამიანის ფსიქიკის დანაწევრებულობისა და განუსა-

ზღვრელობის თემებს ეხება, მისი უპირველესი მიზანი 

არაცნობიერის დადგინება და განსაკუთრებული მნიშ-

ვნელობის წარმოჩენაა, ამავდროულად, იმის ხაზგას-

მაც, რომ ცნობიერებას ფსიქიკაზე სრული ავტონომია 

არ გააჩნია, რომ გაცხადებულზე გაუცხადებელი ბა-

ტონობს, ნათელზე ბნელი, განსაზღვრულზე განუსა-

ზღვრელი და ა. შ. კინოს ერთ-ერთ ინტენციად, სწო-

რედ რეალობაში გადამალული საგნების აღმოჩენა, 

კოდიფიცირებული სინამდვილის განჯადოება შეგვი-

ძლია მივიჩნიოთ. ამიტომაც ცნობიერების თვალით 

დანახული რეალობა თუ გარკვეული გამოცდილებით 

ნაკარნახები მნიშვნელობის მატარებელია, კინემა-

ტოგრაფში ნაჩვენები საგნები ახლებურ, ძველისაგან 

დაცილებულ სიბრტყეზე ვლინდება. მაგალითად, კი-

ნოსურათში ძველი და ახალი (The General Line, 1929), 
პარალელურ კადრებშია აღბეჭდილი ბაბუაწვერა და 

ადამიანი, ეს კი, ბუნებით კანონზომიერებას გვახსე-

ნებს, კერძოდ იმას, რომ ყველა არსებული, სულიერი 

თუ უსულო წარმავლობის, დროებითობის ყალიბშია 

მოქცეული, ამ მხრივ, არც ადამიანების ყოფაა გამო-

ნაკლისი, მათი ყოველდღიურობის ხასიათიც სიმყიფის 

კატეგორიაში გვევლინება. არაფერია უცვლელი, მა-

რადიული, გარდა ბუნებითი კანონზომიერებისა. აქე-

დან გამომდინარე, ისმის კითხვა, მარადიული ცვალე-

ბადობის შემყურე, ადამიანისთვის რა ტიპის მოვლენა 

შეიძლება იყოს რევოლუცია? შიშის მომგვრელი 

იქნება ის თუ რაღაც ბუნებისეულის განმცხადებელი, 

რომელიც აღმაფრენისა და დაზაფრულობის განცდებს 

წარმოშობს?

ეიზენშტეინისთვის 1917 წლის რევოლუცია ისტორი-

ული აუცილებლობის ნაწილია, რომელიც როგორც 

ხდომილება, გარდაუვალობას, ისტორიულ ჭეშმარი-

ტებას გამოხატავს, ხოლო როგორც მოვლენა — ძა-

ლთა რეკონფიგურაციას, ძველის გარდაქმნასა და 

ახლის შექმნას. ყოველივე ეს, დიალექტიკურ სახეს 

იღებს, შესაბამისად, პროგრესი რეგრესთანაა წილ-

ნაყარი, ცვლილება უცვლელობასთან, სამართლია-

ნობა უსამართლობასთან და ა. შ. ეიზენშტეინისთვის 

ადამიანური თუ ისტორიული ჭეშმარიტება მოძრა-

ობისა და ცვალებადობის ნიშაში ცხადდება, ყველა 

სხვა, რომელიც უძრაობას, დაეჭვებულობას უა-

რყოფს, თავისი არსით, ანტირევოლუციურია. რევო-

ლუციურობა ბუნებისეული ჭეშმარიტებისა და ისტო-

რიული სინამდვილის შეკავშირებაში ვლინდება, 

ხოლო ანტირევოლუციურობა დავიწყებულ ბუნები-

თობასა და გაყალბებულ ისტორიულობაში. 

გაფიცვაში (Strike, 1925), ვხედავთ შიმშილისგან გა-

ნაწამებ ბავშვს როგორ მიაჩეჩებს მამა წინდას, 

რომლის ღეჭვისასაც ბავშვს კვების ილუზია ექმნება, 

ასეთი სახით წარმოდგენილი შიმშილი, ფსიქო-ემო-

ციურ ველს მიღმა გადის და ადამიანის ექსისტენცი-

ალურ დეგრადაციას გვიჩვენებს. შვილის შიმშილს 

შემყურე მამას, მისი ტანჯვა კი არ აწუხებს, არამედ 

აღიზიანებს ის ხმა, რომელიც ბავშვს ტკივილისგან 

აღმოხდება და საკუთარ უმწეობას უსვამს ხაზს. დი-

ალექტიკისადმი ეიზენშტეინის ერთგულება მის არა-

ერთ ნამუშევარში შეინიშნება იმ სახით, რომ მისი 

გმირები არ არიან რომანტიზებულნი, სიკეთისა და 

სამართლიანობის შუქით სხივფენილნი და ხშირად 

პერსონაჟები გვიცხადებენ სწორედ იმგვარ თვი-

სებებს, რომლებიც მჩაგვრელი კლასის შინაგანი 

მახასიათებელია — ადამიანის უარყოფა, გამოყე-

ნება, ჩამოტოვება, გადათელვა. ერთი მხრივ, მასთან 



56

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

იდეებისა და სწრაფვების ერთგული პერსონაჟები 

გვევლინებიან, რომელნიც პირადზე წინ საზოგადოს 

აყენებენ, ასეთ დროს, ეგოს ციალი სამართლიანი და 

თანასწორი საზოგადოების შუქზე ინავლება. მეორე 

მხრივ, ვხედავთ ადამიანებს, რომლებიც იფიცებიან 

უსამართლობისა და ჩაგვრის წინააღმდეგ, საფრთხის 

პირას კი, მეგობარს არათუ წინ ასწრებენ, არამედ 

თელავენ და მის სხეულს ხიდად იყენებენ. ისტორიულ 

ბურუსში სოლიდარობის მნიშვნელობა ერთიორად 

იზრდება, სხვანაირად ვერ გადარჩება მცირეწლო-

ვან ბავშვთან ერთად მყოფი დედა, რომელიც მეფის 

ჯარისკაცების რისხვასა და ტყვიებს გაურბის, არ აჯა-

ნყდებიან და გაიფიცებიან მშრომელები, რომელთა 

უსამართლოდ ბრალდებულმა თანამშრომელმაც 

თავი ჩამოიხრჩო. ერთი სიტყვით, სოლიდარობის 

აქტი ტკივილის, ჩაგვრისა და ისტორიული განუკი-

თხაობის საპასუხო იარაღად გვევლინება — ერთგვარ 

ეთიკურ და პოლიტიკურ მაქსიმად, რომლის გარეშეც 

კლასობრივი ჩაგვრის ლოგიკა საბოლოოდ გაიმარ-

ჯვებს ყოველგვარ ადამიანურზე. 

სერგეი ეიზენშტეინი, რევოლუციის გულგრილი, პა-

სიური მიმდევარი როდია, რომელიც ახალი რეჟიმის 

საამებლად ქმნის ფილმებს, იგი რევოლუციური ცნო-

ბიერების ჭეშმარიტი ადეპტია, ვისთვისაც თანასწო-

რობის იდეალები ნებისმიერ ძალაუფლებრივ პერ-

სპექტივაზე, შემოქმედებით დიდებაზე მაღლა დგას. 

ამრიგად, კინოსურათებში — ოქტომბერი და ძველი 
და ახალი — გამოთქმული კრიტიკა სიმართლის გა-

ცხადების (პარესია) სახიფათო მოთხოვნილებიდან 

მომდინარეობს. ამ მხრივ, სხვა ავტორებისაგან გან-

სხვავებით, ეიზენშტეინი ანტირევოლუციური უმწი-

ფრობიდან გამოდის და ზოგჯერ ეზოპეს ენით აკრი-

ტიკებს საბჭოთა რეჟიმს. მაგალითად, ფილმში, ძველი 

და ახალი, ვხედავთ ხატებით მიმავალ მომლოცვე-

ლებს, რომელთაც მღვდელი მიუძღვით, ადამიანე-

ბის სახეებს უსასოობისა და ბრმადმორწმუნეობის 

განცდები დასთამაშებს, ლოცვისა და მოძრაობის 

რიტმულ მოცემულობაში მრევლისა და სასულიერო 

პირების ქცევებსა თუ გამომეტყველებებს შორის შე-

სამჩნევი სხვაობა შეინიშნება. მრევლის სახე მოწყა-

ლების, იმედისა და „ზეციური მანანას“ გულწრფელ 

მოლოდინშია გამოქანდაკებული, მღვდლის სახეზე კი 

ორჭოფული მზერა და ცბიერი ღიმილია აღბეჭდილი. 

საკმაოდ ხანგრძლივი მიზანსცენის პერსპექტივიდან 

ეიზენშტეინი მარქსის მეტაფორას, „რელიგია ოპი-

უმი ხალხისათვის“ წარმოგვიდგენს, გვიჩვენებს, რომ 

ზეციური იმედებისგან გაბრუებული ხალხი, ძალა-

უფლებას ვნებას აყოლილი სუბიექტების საკუთრებად 

გვევლინება. უმწიფარ მდგომარეობაში მყოფი საზო-

გადოებისთვის მღვდელი, ეკლესია, ჭეშმარიტებისა 

და ცხოვრების გზის დამდგენია, მარადიული სამყო-

ფლო კი წუთისოფლის სიმძიმის შემამსუბუქებელი 

ალტერნატივა, შესაბამისად, რევოლუციური ქმედი-

თობის აუცილებლობა კვიეტიზმით, არსებული რეა-

ლობის პასიური მიმღებლობით ნაცვლდება. ეკრანზე 

ამეტყველებული მოვლენის სხვაგვარად წაკითხვის 

შემთხვევაში, განსხვავებულ პერსპექტივას მივი-

ღებთ, წინამძღოლზე მიდევნებულ ხალხს თუ რევო-

ლუციურ ინერციაში მყოფ საზოგადოებად მივიჩნევთ, 

დავინახავთ, რომ ეიზენშტეინი, შესაძლოა, საბჭოთა 

კავშირის მმართველ ელიტას აკრიტიკებდეს, რომ-

ლისთვისაც რევოლუციური კლასი მიზნის კატეგორი-

იდან უბრალო, ცვეთად საშუალებად გადაიქცა. პარა-

ლელური მონტაჟის გზით, ადამიანების სახეებიდან 

კამერა ცხოველების სახეებზე გადადის, რაც თითქოს 

სახეობათა შორის არსებულ სხვაობას შლის და აე-

რთგვაროვნებს, რევოლუციის აქტიური ნაწილაკები 

ანტირევოლუციურ სახეს იძენენ, ამრიგად, ის რაც 

ახლად გვევლინება, შესაძლოა, კარგად გაკრიალე-

ბული ჩაგვრისა და ბატონობის ძველი ლოგიკა იყოს. 

ეიზენშტეინი ძველი რეჟიმის რადიკალური ბორო-

ტების ნათელსაყოფად შოკისმომგვრელ, პროვოკა-

ციულ გზებს მიმართავს, მათემატიკური და ფილო-

სოფიური ცოდნიდან ამოზრდილი ინტელექტუალური 

მონტაჟი, მაყურებლის გახელების, შეცბუნებისა და 

მოტივირების მიზნისკენაა მიმართული. გაფიცვაში, 
გავეშებული ჯალათი სახურავიდან აგდებს ბავშვს, 

ჯავშნოსან პოტიომკინში, ჯარისკაცები ზურგში ტყვი-

ებს ახლიან ბავშვს, რომლის სხეულზეც შიშატანილი 

ბრბო წარბშეუხრელად გადარბის. ბავშვის სიკვდილი 

ორი მნიშვნელობის მატარებელია, ძველი რეჟიმი 

აცხადებს, რომ ძალაუფლების შენარჩუნების მიზნით 

ყველაფერზეა წამსვლელი, რომ მომავალსაც ეჭვ-

ქვეშ დააყენებს, თუ მასში ძალთა არსებული ბალანსი 

მოირყევა, თუ მეფის ერთპიროვნული ძალაუფლება 

ეჭვქვეშ დადგება, ისევე, როგორც ივანე მრისხანე 

ანადგურებს და უპირისპირდება ყველას, ვინც მის 

წინააღმდეგ წასვლის, გამოყოფის პოტენციალს ატა-

რებს. ამავდროულად, ბავშვის სიკვდილი შესაძლოა 

ივან კარამაზოვის ციტირებაც იყოს — „ბავშვის ერთ 

ცრემლადაც კი არ ღირს, მთელი კაცობრიობის კე-

თილდღეობა“. უპირველესად, ეიზენშტეინი აკრიტი-

კებს მაკიაველიზმს, რომელიც როგორც ძალაუფლე-



57

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

ბას, ასევე რევოლუციასაც შესაძლოა ახასიათებდეს, „მიზანი ამართლებს საშუალებას“ მისთვის ამორალური, 

კონტრრევოლუციური პრინციპია, რადგან შეუძლებელია რაიმე ამართლებდეს ბავშვის მკვლელობას, სიცო-

ცხლის გადარჩენის მიზნით მოკლული ბავშვის სხეულის გათელვას, თუ ასე ხდება, მაშინ რევოლუციას უკმარი 

ცეცხლი და სოლიდარობის განცდა ჰქონია, მაშინ რევოლუცია უბრალო ატაცება და ეგოთი დადაღული მოვლენა 

ყოფილა. გაფიცვა, 1905 წლის რევოლუციის სისხლიანი ჩახშობით მთავრდება, ადამიანების ხოცვა ხარის მოკ-

ვლის პარალელურად მიმდინარეობს, მაყურებლის თვალი, ადამიანის სისხლიდან ცხოველის სისხლზე მონაც-

ვლეობს, თითქოს ეს მიზანსცენა ჰეგელის ფრაზის „ისტორია ერთი დიდი სასაკლაოა“ მანიფესტაციას ახდენს, 

ცხოველის მკვლელობა კი, მოვლენის ნატურალისტური სიცხადით წარმოსადგენადაა ნაჩვენები. ხარის ბორგვა, 

უკეთესი მომავლისთვის შეწირული ჩაგრული კლასის მძიმე ყოფას რეპრეზენტირებს.

ძველი და ახალი რურალური და ინდუსტრიული სივრცის, პრერევოლუციური და პოსტრევოლუციური სინამდვი-

ლის შეპირისპირებებით თამაშობს, დასაწყისში ვხედავთ უბედურ გლეხებს, ბრძოლაში ჩართულ ადამიანებს, 

მეორე ნახევარში კი, ქარხანაში მომუშავე მუშების ბედნიერ სახეებს, მუშაობის თანწყობილ რიტმიკას, თუმცა 

წარმოდგენილ იდილიას აქა-იქ ინტელექტუალურად შემოპარებული კადრები არღვევს, როგორიცაა რძით სა-

ხემოთხვრილი ქალის გამომეტყველება, ან ქალაქისა და სოფლის წარმომადგენლების ორაზროვანი შეხვედრა 

ფინალში, სადაც ინდუსტრიული ღიმილი პრეინდუსტრიულ სევდას ეთამაშება. 

შესანიშნავ ესეში, ელ-გრეკო და კინო, ეიზენშტეინი წერს, რომ ელ-გრეკოს თაოსნობით ფერწერაში რეალობის 

ასახვისა და, ამავდროულად, მისი რადიკალური გარდაქმნის პერსპექტივა იბადება მაშინ, როდესაც ავტორი 

ხატავს პორტრეტს წაგრძელებული სხეულით თუ სახით, რომელიც რეალურთან თან ძალიან მსგავსის, თან 

ძალიან განსხვავებულის შეგრძნებებს ბადებს. იგივე ეფექტს ვიღებთ მაშინ, როდესაც პეიზაჟის ხატვისას რეა-

ლობის რადიკალურ რეკონფიგურაციას ვაწყდებით, საგნების ამოღებისა თუ ჩამატების, მასშტაბის ცვლილების, 

შუქ-ჩრდილთა თამაშით მიღებული განწყობილებითა და მისთანებით. ყველა ზემოთ ჩამოთვლილი, მხატვარს 

ეხმარება, რომ დამთვალიერებელს ძალიან კონკრეტული განცდა შეუქმნას (აღმაფრენის, სევდის, გამარჯვების, 

დამარცხებულობის), ამასთანავე, აგრძნობინოს, რომ არსებული რეალობა მუდმივ ცვლილებასა და გარდაქმნას 

ექვემდებარება. ეიზენშტეინიც სწორედ ამგვარად გვესაუბრება რევოლუციის ამაღლებულობაზე, აუცილებლო-

ბაზე, ამავდროულად კი, მასში რაღაც რეგრესულის, ტრადიციული ჩაგვრისა და ბატონობის ელემენტებს გვიჩ-

ვენებს. 

დასასრულს, შეგვიძლია ვთქვათ, რომ ეიზენშტეინისთვის რევოლუცია გარკვეული ტიპის მუდმივაა, რომელიც 

როგორც კი უძრაობის ფორმებში იყინება, მყისვე კონტრრევოლუციური ელემენტი იმარჯვებს, რა დროსაც კლა-

სობრივი ჩაგვრისა და უსამართლობის ტრადიცია იღვიძებს, შესაბამისად, ჩაგრულ კლასს ძველი დაჟანგული 

ბორკილები, ახალთახალი, გაკრიალებულ ინდუსტრიებში „გამოჭედილი“ ბორკილებით უნაცვლდება.



58

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

ეკრანზე აღბეჭდილი ისტორიები, ამბები, ბრძოლის, 

გადარჩენის, ცხოვრების, ყოფის, სიყვარულის, ომის 

ამსახველი გამოსახულებები. მხატვრულ და დოკუ-

მენტურ კინოში დაფიქსირებული და აღბეჭდილი 

დრო, სახეები, ადგილები, ქუჩები, ოთახები, ქალა-

ქები, გზები, მაგისტრალები, ყოფითი და მაგიური 

სცენები, ჟესტები და მოძრაობაში დაჭერილი პრო-

ცესები. კინო იქცა უარყოფილი, გარიყული, დავი-

წყებული, განდევნილი ადამიანების თავშესაფრად, 

არსებობის მტკიცებულებად და ხმის გაჟღერების შე-

საძლებლობადაც (ერთგვარ თანამზრახველად). ის, 

რაც არსებობს ეკრანზე, ფიზიკურად ხელშესახებიც 

ხდება. კინოს ამ უნარს იყენებდნენ პროპაგანდის ია-

რაღადაც და ახალი „მითების” შექმნის მექანიზმად. 

მაგრამ კინო — სოლიდარობისა და ერთობის, ადამი-

ანების გამაერთიანებელ ხელოვნებადაც იქცა, იდეუ-

რად თუ კინოსეანსების მაგიით, როცა ჩაბნელებულ 

დარბაზში გატარებული რამდენიმე საათი სრულიად 

უცხო ადამიანებსაც აკავშირებს ერთმანეთთან უხი-

ლავი ძაფით. 

თემებისა და ფორმების მრავალფეროვნებით, კინოს 

მეხსიერებამ არსებობის მანძილზე მოიცვა და მოი-

ხელთა უამრავი საკითხი და მნიშვნელოვანი მომე-

ნტი კაცობრიობის ისტორიიდან, ადამიანური ურთი-

ერთობების ნიუანსები და სოციალურ-პოლიტიკური 

თუ კულტურული პროცესები, ყველაზე მასშტაბური 

და ყველაზე პირადი ტერიტორიების კვლევით, შეს-

წავლით. ეკრანზე არსებული სინამდვილე დავიწყე-

ბის წინააღმდეგ მიმართული აქტიც შეიძლება გახ-

დეს, კონკრეტული ადამიანის, გრძნობის, ამბის თუ 

თემის უკვდავყოფით.

კინოსა და მეხსიერების,   კინოსა და წინააღმდეგო-

ბის საკითხს უამრავი ავტორი იკვლევდა, ფილმებით, 

ტექსტებით, სამეცნიერო, პოლიტიკური თუ პოეტური 

გააზრებითა და მანიფესტებით. მათ შორის წინააღ-

მდეგობის მანიფესტების უამრავი ნიმუში არსებობს 

მსოფლიოს ყველა წერტილიდან, სხვადასხვა კულ-

ტურაში, ქვეყანაში აფეთქებული იმპულსებით, რაც 

ახალი ფორმებისა და ახალი იდეების ძიებით, ახალი 

სააზროვნო ტერიტორიის შექმნის, კინოს შესაძლებ-

ლობების გაფართოების თუ ყოფაში ცვლილებების 

გამოწვევევის სურვილით იყო ნაკრნახები და რაც 

ზოგჯერ ხელშესახებ ცვლილებებსაც იწვევდა და 

ზოგჯერ უტოპიად რჩებოდა, რომელიც მომავალ თა-

ობებს შთააგონებდა. დიდი მოძრაობები და უფლე-

ბებისთვის ბრძოლის პროცესები ეკრანზე ხვდებოდა 

ავტორების პერსონალური ხედვითა და გააზრებით, 

რეფლექსიით.

როცა კინოსა და მეხსიერებაზე ვსაუბრობთ, შეგვი-

ძლია ასევე ვისაუბროთ კინოს გავლენაზე ინდივი-

დუალურად, ჩვენს  ბიოგრაფიასა და მეხსიერება-

ზეც — ეკრანზე ნანახი, ეკრანიდან განცდილი ამბები 

ჩვენი  მოგონებების, გამოცდილებების, ისტორიის 

ნაწილადაც იქცევა ბავშვობაში ნანახი ფილმების, 

გონებაში სამუდამოდ ჩაბეჭდილი იმიჯებით და შე-

გრძნებებით, ხილულის და უხილავის პრაქტიკებით. 

როგორ შეუძლია კინოეკრანს შეინახოს მეხსიერება, 

როგორც წინააღმდეგობა, უამრავი მიმართულებით 

შეიძლება განვიხილოთ, ამ შემთხვევაში — ომისა და 

სიყვარულის ირგვლივ ვკონცეტრირდები. 

ᲛᲔᲮᲡᲘᲔᲠᲔᲑᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲬᲘᲜᲐᲐᲦᲛᲓᲔᲒᲝᲑᲐ
(ᲡᲘᲧᲕᲐᲠᲣᲚᲘᲡ ᲓᲐ ᲝᲛᲘᲡ ᲐᲩᲠᲓᲘᲚᲔᲑᲘ ᲔᲙᲠᲐᲜᲘᲓᲐᲜ)

ლიკა გლურჯიძე



59

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

ᲛᲔᲮᲡᲘᲔᲠᲔᲑᲐ, ᲠᲝᲒᲝᲠᲪ ᲬᲘᲜᲐᲐᲦᲛᲓᲔᲒᲝᲑᲐ
(ᲡᲘᲧᲕᲐᲠᲣᲚᲘᲡ ᲓᲐ ᲝᲛᲘᲡ ᲐᲩᲠᲓᲘᲚᲔᲑᲘ ᲔᲙᲠᲐᲜᲘᲓᲐᲜ)

I
წინააღმდეგობა და სიყვარული: ორფეოსი და ევრიდიკე თანამედროვე სა-

მყაროს ნანგრევებს შორის

 

რაინერ მარია რილკეს ლექსში, ორფეოსი, ევრიდიკე, ჰერმესი, ალბათ ერთ-ერთ ყველაზე ხშირად აღწერილ 

გზას ვხედავთ, რომლის ჩვენებაც უცდიათ პოეტებს, მწერლებს, მხატვრებს. სხვადასხვა ხელოვნების ფორმაში 

გადათამაშებული ჰადესიდან ამომავალი გზა, დაჭერილი მომენტი, რომელიც ცვლის ყველაფერს და სამუ-

დამო დანაკარგის გზად იქცევა. ეს არის სიკვდილსა და სიცოცხლეს, სიყვარულსა და დავიწყებას შორის მოც-

ქეული ტერიტორია, ინტერპეტაციის უსასრულო შესაძლებლობებს გვაძლევს. ამ ლექსში თუ მითში მოხელ-

თებული განწყობა, იმპულსები შეიძლება დავინახოთ ალიჩე რორვახერის ფილმში, ქიმერა (La Chimera, 2023), 
რომელშიც ევრიდიკეს ამბავი, დაკარგული სიყვარულის აჩრდილი, მითების, მაგიურობის, დიდი განცდების 

სამყარო, გადმოტანილია იტალიის კონკრეტულ, საკმაოდ მიწიერ სამყაროში. ეს არის ავტორი, რომელიც 

მუდმივად გვამყოფებს ზღვარზე — ნამდვილსა და გამოგონილს, ფიზიკურად ხელშესახებს, კონკრეტულსა და 

მაგიურს შორის. რორვახერი ქმნის კინოსამყაროს, რომელიც ახლოსაა იტალიური კინოს მეხსიერებასთან, 

მემკვიდრეობასთან და ამავდროულად სრულიად ინდივიდუალურ ხელწერასაც ატარებს. აქ, ჩანს სოციალური 

სამყარო, როგორ ცდილობს ადამიანების კონკრეტული ჯგუფი სამარხების გაძარცვას და ძვირფასი ნივთე-

ბის პოვნას (ესეც წა-

რსულში, მეხსიერე-

ბაში შეჭრის აქტია, 

თავის აჩრდილებითა 

და ხელშეუხებელი 

სივრცით), ხელოვნე-

ბის ნიმუშებისაც მათ 

შორის. მთავარი გმი-

რის მაგიური უნარი, 

რომ აღმოაჩინოს ეს 

სამარხები, ძალიან 

რ ე ა ლ უ რ ი ს ტ უ რ ა დ 

აღიქმება. სოცია-

ლური ელემენტები 

და შრეები იკვეთება 

ფილმის სხვადასხვა 

ნაწილში, მათ შორის 

მოსამსახურე გოგოს თუ სხვა გმირების რეალობაზე თვალის მიდევნებით. იტალიის კულტურა და დამოკიდე-

ბულება წარსულთან, მემკვიდრეობასთან, ეს თემაც საინტერესოდ შემოდის, კონტექსტებითა და მგრძნობე-

ლობით სავსე ნიუანსებით. 

თუმცა ფილმის მანძილზე გმირს დასდევს მთავარი აჩრდილი. დაკარგული სიყვარულის, დანაკარგის უსა-

ზღვრო განცდა ახლავს მის მდგომარეობას. ადგილები, სივრცეები, რომლებსაც ვუყურებთ, სრულიად რეა-

ლისტურია, უთანასწორო სოციალური მოცემულობებით, ადამიანების ბრძოლით გადარჩენისა და სარჩოს 

მოპოვებისთვის. ამავდროულად, აქ, მუდმივად თანაარსებობს კარნავალური ელემენტები და ყოფაში შე-

მოჭრილი, რაღაც მიღმიერი ძალა, რომელიც შეიძლება იყოს კიდეც სიყვარული. ბუნებრივ დღის წესრიგში 

შემოჭრილი ამოვარდნა მოცემულობიდან, ჩვეული ნორმიდან, მაგიურობის მომენტი. კინოს ამ უნარს, გვა-

მყოფოს რეალურსა და წარმოსახვითს შორის, საინტერესოდ იხელთებს ავტორი, ისევე როგორც ევრიდიკეს 

თუ სხვა მითიურ, პოეტურ სახეებსა და სიმბოლოებს.



60

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

სიყვარულისა და დანაკარგის, მეხსიერებისა და აკვიატებად ქცეული აჩრდილის თემაზე უამრავი მნიშვნელო-

ვანი ფილმი არსებობს, მაგრამ აქ, მართლაც ერთგვარი ქიმერა, მუდმივად შლის საზღვარს, რა არის რეალურად 

აღქმული და გამონაგონი, რა არის ნამდვილი მოგონება და მისი უსასრულო ინტერპრეტაცია, როგორ შეუძლია 

კინოს განახოს ყოფა, ადამიანების ყოველდღიური გამოწვევები, ბრძოლა და თან შემოიტანოს წარმოსახვისა 

და მაგიის ელემენტი. ასეთი კინო მუდმივად გვამოგზაურებს აღმოჩენისა და დანაკარგის, გახსენებისა და და-

ვიწყების სხვადასხვა შრეებში. ევრიდიკეს სახე ან გადაძახილი მასთან, შეიძლება უკვდავყოს კინომ, ხელახლა 

გადაიაზროს და გადაათამაშოს, ისევე როგორც სიყვარულსა და მეხსიერებას შორის მყიფე საზღვრების მოხელ-

თება სცადოს. 

II
გერნიკა — ომის მეხსიერება ეკრანიდან და დევნილი ავტორის მოგონებები

როგორ შეიძლება ომის შემზარავი გამოცდილება, საკონცენტრაციო ბანაკების მეხსიერება, დევნილობის ისტო-

რია ასახო კინოში და ვიზულური ენით ილაპარაკო სიკვდილზე, ძალადობაზე? განსაკუთრებით დღეს, როცა 

ონლაინ რეჟიმში გადმოიცემა სისასტიკის, აფეთქებების, ადამიანების სიცოცხლის განადგურების ქრონიკა დე-

დამიწის სხვადასხვა წერტილიდან თუ ქვეყნიდან, ადამიანური ტრაგედიების, პერსონალური და კოლექტიური 

ტრავმების უსასრულო ნაკადით.

ალენ რენეს ორ ფილმში — 

გერნიკა (Guernica, 1950)  და 

ჰიროშიმა ჩემი სიყვარული 
(Hiroshima, Mon Amour, 1959), 
ომის მეხსიერება სრულიად 

სხვადასხვაგვარადაა გადმო-

ცემული. პირველ შემთხვე-

ვაში გერნიკის ისტორიას, 

რენე პოლ ელუარის ლექ-

სის და პიკასოს ნახატების, 

გაზეთებიდან ამოგლეჯილი 

სიტყვების მეშვეობით გვაჩ-

ვენებს (რომელშიც ჩნდება 

წარწერა „ფაშიზმი“). ეს არის 

მძიმე გამოცდილების, ისტო-

რიული ფაქტის, მოვლენის, 

მოცემულობის საინტერესო 

ექპერიმენტულ-ვიზუალური 

კვლევა, ხელოვნების სხვა 

ფორმების მოშველიებით და 

არა დოკუმენტური მასალით. 

ამბავს, ისტორიას ვიგებთ ელუარის ლექსით, რომელიც ფონად გასდევს ფილმს (მარია კასარესი კითხულობს 

ტექსტს). მთხრობელის ხმა იქცევა, ჰიროშიმა, ჩემი სიყვარულის, მთავარ გზამკლევადაც ტრავმული მეხსიერების 

ტერიტორიაზე, სადაც ფიზიკურ სივრცეს, დოკუმენტურად მოხელთებულ ტერიტორიას და წარმოსახვაში აღბეჭ-



61

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

დილს, მეხსიერებაში ჩარჩენილს შორის, ზღვარი მუდამ იშლება. ავტორი იკვლევს ტკივილის სხეულებრივ გა-

მოცდილებას, ტრავმას, გამყინავი ტექსტითაც, რომელიც მონოტონურად უტრიალებს იგივე ადგილებს, სიტყვე-

ბსა და განცდებს. ეს არის ომის ყველაზე პერსონალური გააზრება, რომელიც კიდევ უფრო დიდ ძალას ატარებს 

თავის თავში და გვაჩვენებს რა გავლენას ახდენს ომი ადამიანის სხეულსა და ფსიქოლოგიაზე, ურთიერთობებზე. 

ომის აჩრდილი, სოციალური უთანასწორობა, გაუცხოება, სიყვარულის, შეხვედრებისა და განშორებების სიმძა-

ფრე, ჩანს თანამედროვე კინოშიც, მაგალითად აკი კაურისმიაკის ჩამოცვენილ ფოთლებში (Fallen Leaves, 2023), 
რომელშიც მხოლოდ უეცრად შემოჭრილ ტექსტად, რადიოში გაჟღერებულ ამბად ვიგებთ, რომ სადღაც ომია და 

ეს ყველაფერს ცვლის, ყველგან და ყველასთვის. სულ სხვა ქვეყნის პატარა ბინაშიც, სადაც გადარჩენისთვის და 

სიყვარულისთვის იბრძვიან. სინეფილიის აჩრდილთან ერთად, ამ ფილმში ომის მეხსიერებაც მკაფიოდ იკვე-

თება და ინახება.

ომის მიერ დატოვებულ ტრავმებზე ცალკე შეიძლება საუბარი. როგორ იკვლევენ დანაღმულ სივრცედ ქცეულ 

კულტურას და ადგილებს გერმანული ახალი კინოს ავტორები, იგივე ვიმ ვენდერსი, შუაზე გახლეჩილი, გამოშიგ-

ნული, კარკასად ქცეული ბერლინის ჩვენებით, თუ რაინერ ვერნერ ფასბინდერი, რომელიც პირად სივრცეებში 

და ოთახებში გადაათამაშებს ამავე ტრავმებს, მეხსიერებასა და ექოს. დევნილების ხმად ქცეული იონას მეკასის 

კინო კი მეხსიერების გზამკვლევი ხდება სახლიდან აყრილი და გზაზე დამდგარი ადამიანების მდგომარეობის 

შესწავლით, დაფიქსირებით. ეს ერთი დევნილი ადამიანის ხმაა, რომელიც მუდმივად დიალოგშია ნებისმიერ 

დროსა და სივრცეში გაჩენილ, განდევნილ ადამიანებთან. მეკასის ამბავი გადარჩენის ისტორიაა, როცა ერთი 

სივრციდან მეორე ქვეყანაში წასული ადამიანი აფეთქებს სულ სხვა კულტურას, სწორედ მეხსიერების მუდმივი 

კვლევით, ამ მეხსიერების კინოენაზე თარგმნის სურვილით, საკუთარი ამბის მუდმივი თხრობით და რაღაცის გა-

ხსენებით. გახსენება მისი კინოს მთავარი ძალა და წინააღმდეგობაა — ადგილების, ადამიანების, სახეების, მო-

ვლენების, სახელდება და მათი გადარჩენა გაქრობისგან, დავიწყებისგან. ადამიანის სიყვარული, თანაგრძნობა, 

მისი ყოველი დღის, მოვლენის მნიშვნელოვან ამბად, ვიზუალურ არქივად ქცევა სწორედ მეხსიერების და წი-

ნააღმდეგობის ტერიტორიაზე გვამყოფებს. უნიკალური ფორმების, კინო დღიურებისა თუ სოციალური, კულტუ-

რული პროცესების შექმნასთან ერთად.

აჩრდილები ეკრანიდან ფიზიკური რეალობის ნაწილად იქცევიან. აჩრდილებს ეკრანიდან შეუძლიათ შეგვახ-

სენონ ადამიანების ყოფის ყველაზე შემზარავი და ძვირფასი ამბები, ტრავმები და მათგან განთავისუფლების 

შესაძლებლობები, ადამიანური ტკივილის და თანაგანცდის, ბედნიერების და დანაკარგის მასშტაბები. ჩვენი რე-

ალობის რთულ გამოწვევებზე, გაუცხოებაზე, ნორმად ქცეულ სისასტიკესა და გულგრილობაზე, უსამართლობაზე 

პასუხიც შეიძლება ვეძებოთ კინოს ისტორიასა და მეხსიერებაში. კინოს შეუძლია საუბარი ყველა მნიშვნელოვან 

გამოცდილებაზე, ომსა და სიყვარულზეც, ასევე დანაკარგის დაფიქსირება, აღქმა, სახელდება და ბრძოლის, გა-

დარჩენის ტერიტორიის მოხაზვაც. ერთი მხრივ, მეხსიერების კვლევა, მისი გაყალბების სურვილთან შეპირისპი-

რება და ალტერნატიული გზების ძიება. გახსენება, არ დავიწყება და სიყვარულიც კი შეიძლება იქცეს წინააღმდე-

გობის იმპულსად კინოსა თუ ცხოვრებაში. 



62

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

1960-იანი წლების ბოლოს, არგენტინაში, ახალი კინომოძრაობები გაჩნდა. მათ შორის იყო —  „გათავი-
სუფლების კინო-ჯგუფი» (The Grupo Cine Liberación, 1966), რომელსაც კინემატოგრაფიტები — ფერნანდო 

სოლანასი, ოქტავიო ხეტინო და ჯერარდო ვალეხო ხელმძღვანელობდნენ. მოძრაობამ არგენტინულ 

კულტურაში კარი გაუღო უახლოესი ისტორიის განხილვის პროცესს და კრიტიკულ დისკუსიებს ნეოკო-

ლონიალიზმისა და იმპერიალიზმის წინააღმდეგ.

მეორე კინომოძრაობა — „ბაზის კინო“ (Cine de la Base, 1973) 1  რაიმუნდო გლეიზერმა  (1941 – 1976) დაა-

ფუძნა. ის, გარდა ფილმების გადაღებისა, მრომელებთან ერთად მონაწილეობდა დემონსტრაციებსა და 

პოლიტიკურ დისკუსიებში. გლეიზერი, რომელიც ტროცკისტული „მშრომელთა რევოლუციური პარტიის» 

წევრი იყო, ხალხს უყვარდა, რადგან ის იყო პირველი, რომელმაც ფოლკლენდის კუნძულებზე გადაიღო 

დოკუმენტური ფილმი ჩვენი მალვინის კუნძული (Nuestras islas Malvinas, 1966), რომლის შემდგომაც არა-

ერთი რადიკალური პოლიტიკური სურათი გადაიღო სამხედრო დიქტატურაზე და კინოს მეშვეობით, იმ 

რეალობას უპირისპირდებოდა, რომელმაც 1976 წელს თავადვე იმსხვერპლა.

1976 წლის 24 მარტი არგენტინის ისტორიაში ერთ-ერთი სისხლიანი მონაკვეთია. ფაშისტური სამხედრო 

გადატრიალების შედეგად დაამხეს პრეზიდენტ მარია ესტელა მარტინეს დე პერონის2 ხელისუფლება, რო-

მელსაც პოლიტიკური „გენოციდის“ სახელით 30 000 ადამიანზე მეტის სიცოცხლე შეეწირა (მათ შორის 

სტუდენტების, ინტელექტუალების, ახალგაზრდებისა და ბავშვების). მუშათა კლასის წარმომადგენლებ-

1	  კინორეჟისორთა კოლექტივი და სადისტრიბუციო ქსელი, რომელიც რაიმონდო გლეიზერმა 
დაარსა არგენტინაში.
2	  მარია ესტელა (ისაბელ) მარტინეს დე პერონი (1931 — დღემდე) — პირველი ქალი პრეზიდენტი 
(1974 – 1976) არგენტინაში. არგენტინის ყოფილი დიქტატორის, ხუან პერონის (1895 – 1974) ცოლი.

ᲡᲐᲮᲔᲚᲛᲬᲘᲤᲝ ᲢᲘᲠᲐᲜᲘᲐ ᲓᲐ ᲡᲐᲮᲐᲚᲮᲝ ᲑᲠᲫᲝᲚᲐ:
ᲠᲐᲘᲛᲣᲜᲓᲝ ᲒᲚᲔᲘᲖᲔᲠᲘᲡ ᲛᲔᲑᲠᲫᲝᲚᲘ ᲙᲘᲜᲝ

ალექსანდრე გაბელია

„კინორეჟისორები, რომლებიც მუშაობენ სამხრეთ 

ამერიკაში რევოლუციური კინოს შესაქმნელად, არ უნდა 

შემოიფარგლონ მხოლოდ დაგმობით ან რეფლექსიით; ეს 

უნდა იყოს მოწოდება მოქმედებისკენ.“  

— რაიმუნდო გლეიზერი



63

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ᲡᲐᲮᲔᲚᲛᲬᲘᲤᲝ ᲢᲘᲠᲐᲜᲘᲐ ᲓᲐ ᲡᲐᲮᲐᲚᲮᲝ ᲑᲠᲫᲝᲚᲐ:
ᲠᲐᲘᲛᲣᲜᲓᲝ ᲒᲚᲔᲘᲖᲔᲠᲘᲡ ᲛᲔᲑᲠᲫᲝᲚᲘ ᲙᲘᲜᲝ

თან, პოლიტიკურად მიუღე-

ბელ ფიგურებთან და ახალგა-

ზრდებთან ერთად, ერთ-ერთი 

გაუჩინარებული და მოკლული 

ფიგურა იყო რადიკალი სოცია-

ლისტი კინორეჟისორი, რეიმუ-

ნდო გლეიზერი (რეჟისორი ამ 

წელს გაიტაცეს და გახმაურე-

ბული ვერსიით, დახვრიტეს3).

გლეიზერი მოკლემეტრაჟი-

ანი ფილმში სწრაფი (Swift, 
1971) იკვლევს კავშირს ერთ-

ერთ ადგილობრივ ქარხანასა 

და ბრიტანულ იმპერიალიზმს 

შორის და აკრიტიკებს ადგი-

ლობრივ ეკონომიკურ ელი-

ტას, რომელიც საერთაშო-

რისო კაპიტალის ინტერესებით 

მოქმედებდა, ხოლო მუშათა 

კლასს გროშების სანაცვლოდ 

უწევდა ექსპლუატაციას. გლე-

იზერისთვის ყოველდღიური 

ჩაგვრის წინააღმდეგ ბრძო-

ლის ერთადერთი ეფექტური 

გზა არა სისტემის „პროფი-

ლაქტიკა“, არამედ ძალადობის 

რევოლუციურ ინსტრუმენტად 

მოაზრებაა. ფილმის ყველაზე 

რადიკალური გზავნილი კი 

3	  გლეიზერის გატაცება და გაუჩინარება იყო იმ ბერძოლი და შეუპოვარი ადამიანების გაფრთხილება, 
რომელთაც ან ქვეყნის დატოვებისკენ მოუწოდებდნენ, ან ემუქრებოდნენ დაპატიმრებით და სიკვდილით. ამ 
მიდგომას, პოლიტიკური წმენდის მიზნით, დღემდე იყენენ თანამედროვე ავტორიტარული რეჟიმები.
4	  სტენლი სილვესტერი (1912 — 2003) — ანგლო-არგენტინელი კრიკეტის მოთამაშე, ბიზნესმენი 
და დიპლომატი. სილვესტერი იყო ბრიტანეთის საპატიო კონსული როსარიოში; მართავდა Swift Company-
ის საკუთრებაში არსებული ხორცის გადამამუშავებელ ქარხანას, რომელმაც 1970 წელს 15 000 მუშა 
გაათავისუფლა. „სახალხო რევოლუციური არმიის» წევრებმა ის 1971 წლის მაისში გაიტაცეს;  სილვესტერის 
გატაცება მშრომელის გამო შურისძიებად მიიჩნეოდა, ჯგუფის წევრები კი აცხადებდნენ, რომ მას „სახალხო 
სასამართლოს წინაშე გაამართლებდნენ» («Argentine Leftists Kidnap British Aide». New York Times. 24 May 
1971.)
5	  სახალხო რევოლუციური არმია (EPR) — კომუნისტური მუშათა რევოლუციური პარტიის (Partido 
Revolucionario de los Trabajadores, PRT) სამხედრო დანაყოფი არგენტინაში.  დაარსდა, როგორც PRT-ის 
შეიარაღებული ფრთა, ტროცკისტული კომუნისტური პარტია, მაგრამ მალევე მიუბრუნდა მაოისტურ 
თეორიას (კულტურული რევოლუცია). არმიამ, 1967 წელს, დაიწყო პარტიზანული კამპანია არგენტინის 
სამხედრო დიქტატურის წინააღმდეგ, რომელსაც ხელმძღვანელობდა ხუან კარლოს ონგანია (1914 — 1995).

ფინალში თამაშდება, 

როდესაც ამბოხებული 

მშრომელები იარაღს 

იღებენ ხელში და სკა-

ნდირებენ: „ჩეს მაგა-

ლითს მივყვეთ.“

გლეიზერის ფილმი გვი-

ყვება ხორცის გადამა-

მუშავებელი ქარხნის 

უფროსის, სტენლი სილ-

ვესტერის4 გატაცებაზე, 

რომლის შემსრულებ-

ლებიც, მისი გათავი-

სუფლების სანაცვლოდ, 

ითხოვდნენ ქარხნის 

სამუშაო პირობების 

გაუმჯობესებას. გატა-

ცების ორგანიზატორი 

„სახალხო რევოლუცი-

ური არმია“ (ERP)5 იყო, 

რომელიც სამთავრობო 

წარმომადგენლებთან 

ერთად, უცხოური ფი-

რმების წარმომადგენ-

ლებს იტაცებდა. გლეი-

ზერი აქცენტს არ სვამს 

გატაცების „ტერო-

რისტულ ბუნებაზე,» 

არამედ ხსნის, თუ რა 



64

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

იმალება ამ გატაცების მიღმა და რა სამართლებრივ მოტივს ატარებს. ისტორიის ამგვარად დოკუმენტირება რა-

დიკალური და რევოლუციური განაცხადია იმ პოლიტიკური დღის წესრიგიდან გამომდინარე, რომელშიც ქვეყანა 

ავტორიტარული და ფაშისტური იდეების გამტარია, ხოლო ჩაგვრა, ადამიანებზე ზეწოლა და ძალადობა ყოვე-

ლდღიური ცხოვრების ნაწილი. 

გლეიზერის კიდევ ერთი მოკლემეტრაჟიანი ფილმია — AAA არის შეიარაღებული ძალები (The A. A. A. are the Armed 
Forces, 1979), რომელშიც გადმოცემულია ჟურნალისტის, როდოლფო უოლში6 სამხედრო ხუნტისადმი მიძღვნილი 

წერილიდან ამონარიდები, რომელიც არგენტინულ დიქტატურას შეეწირა, 1977 წელს. მთხრობელი ეხმიანება ათა-

სობით ადამიანის გაქრობასა და მკვლელობას და აღწერს გამოყენებულ ბარბაროსულ მიდგომებს (დაცხრილვა, 

დახრჩობა თუ სხვ.). მთხრობელი უელშის სიტყვებს კითხულობს წერილიდან და ყველაზე მძიმე დანაშაულად არა 

ადამიანთა უფლებების დარღვევებს, არამედ მთავრობის ეკონომიკურ პოლიტიკას მიიჩნევს: „ჩვენ უნდა გამოვა-

ვლინოთ ამ მთავრობის ეკონომიკურ პოლიტიკაში არა მხოლოდ მათი დანაშაული, არამედ სისასტიკე, რომელიც 

მილიონობით ადამიანს სჯის წინასწარ განზრახული უბედურებით“. ამის საილუსტრაციოდ გლეიზერი ბუენოს-აი-

რესის ცხოვრების საშინელ პირობებსა და სიღატაკეს დოკუმენტირებს, რის საპირისპიროდაც სამხედრო ოფიცი-

ალური პირების სიმდიდრესა და უზრუნველ ცხოვრებას გვიჩვენებს (სოციალური უთანასწორობა დღემდე რჩება 

ავტორიტარული რეჟიმების მთავარ დასაყრდენად).

გლეიზერის გადაღებულ ერთადერთ მხატვრულ სრულმეტრაჟიან ფილმში, მოღალატეები (Los traidores, 1973) აღ-

წერილია, გატაცებების პოლიტიკური საფუძვლები და ამ პერიოდის არგენტინის ისტორიული და პოლიტიკური 

სიტუაციები. ფილმი მოგვითხრობს რობერტო ბარერაზე, გამოგონილ პერონისტ პროფკავშირების ლიდერზე, რო-

მელიც წლების განმავლობაში სამხედრო მოქმედების შემდეგ, პერონისტული კავშირის უფროსი იყო და ძალა-

უფლების ხელში ჩაგდების შემდგომ კორუმპირებული ბიუროკრატი გახდა. გლეიზერი თანმიმდევრულად აღწერს 

ბარერას სახეცვლილებას, რომელიც მემარცხენე იდეალისტობიდან კორუფციაში ეშვება და ქარხანაში დასაქმე-

ბულ მშრომელებს, საკუთარი ინტერესების მიხედვით იყენებს. როგორც გლეიზერის ცოლი, ხუანა საპირე, ერთ-

ერთ ინტერვიუში შენიშნავს, გლეიზერის მიზანი იყო შეჭიდებოდა უკიდურესად საშიშ თემას არგენტინისთვის და 

ესაუბრა კორუმპირებულ პროფკავშირების ლიდერებზე, რომლებიც გადაწყვეტილებებს მშრომელების გარეშე 

იღებდნენ და მათი სიცოცხლით თამაშობდნენ. 

თუმცა გლეიზერი მის კრიტიკას არც მორალური თვალსაზრისით ავითარებს და არც პერსონაჟის ფსიქოანალიზს 

ცდილობს, რამდენადაც ის „უფრო მეტად კონცენტრირებულია ინდივიდუალური მოქმედების ისტორიულ და სო-

ციალურ მიზეზებსა და შედეგებზე, ვიდრე შინაგან მოტივაციაზე, შესაბამისად ფილმი არ ემსგავსება ბერტოლუჩის 

„კონფორმისტს.“7

ერთ-ერთი ცენტრალური მიზანსცენის, რომელიც ბარერას დაკრძალვის ვახშამს ეხება, მუშათა კლასი სიცილით 

კვდებოდა, რომელშიც მოგვიანებით თავად გლეიზერმა პოლიტიკური შინაარსი დაინახა: „ამ დაცინვასა და სიცი-

ლში [...] იმალება იმის საფუძველი, რომ ასეთი დიდი ძალა, რომელსაც პროფკავშირის ბიუროკრატია და ბურჟუა-

ზია მიეკუთვნება, შეიძლება დამარცხდეს. მუშები სიცილით საკუთარი ძალის რწმენას იბრუნებენ, მტრის დასამა-

რცხებლად.“8 

გლეიზერის უკანასკნელი ნამუშევარი, მოკლემეტრაჟიანი დოკუმენტური ფილმია, სახელწოდებით - ისინი მკლა-
ვენ, თუ არ ვმუშაობ და თუ ვმუშაობ, ისინი მკლავენ: INSUD-ის ქარხნის მუშების გაფიცვა (Me matan si no trabajo 
y si trabajo me matan: La huelga obrera en la fábrica INSUD, 1975). ფილმი დოკუმენტირებს ლითონზე მომუშავე 

6	  როდოლფო ხორხე უოლში  (1927 – 1977) —  ირლანდიური წარმოშობის არგენტინელი მწერალი და 
ჟურნალისტი; არგენტინაში საგამოძიებო ჟურნალისტიკის ფუძემდებელი. ის ყველაზე ცნობილია წერილით, 
„მწერლის ღია წერილი სამხედრო ხუნტასადმი», რომელიც გამოაქვეყნა მკვლელობამდე ერთი დღით ადრე; 
აპროტესტებდა იმას, რომ არგენტინის ბოლო სამოქალაქო-სამხედრო დიქტატურის ეკონომიკური პოლიტიკა 
ყველაზე დამღუპველ ზეგავლენას ახდენდა რიგით არგენტინელებზე.
7	  Julianne Burton, The Traitors by Grupo Cine de la Base. University of California Press. Film Quarterly, Vol. 30, No.1 
(Autumn, 1976), pp. 57-59, accessed: 18/06/2014, http://www.jstor.org/stable/1211686.
8	  “La traición de la burocracia sindical. Entrevista al Grupo Cine de la Base”, en: Cine al día, n.19, Caracas, marzo 1975 
(Realizada el 28/9/74 a varios miembros del grupo).



65

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ქარხნის მშრომელების მდგომარეობასა და მათი გაფიცვის ამბავს. ისინი სამუშაოს პირობების გამო ავადდებიან, 

იწამლებიან და კვდებიან. ფილმი ეძღვნება სოციალისტ კონგრესმენ, რუდოლფო ორტეგა პენიას (1936 – 1974), 

რომელიც ულტრამემარჯვენე ტერორისტულმა მოძრაობამ 1974 წლის 31 ივლისს მოკლა, პერონის გარდაცვალე-

ბიდან ერთი წლის შემდეგ.

ფილმი აერთიანებს მუშების პოლიტიკურ დისკუსიებს, ქარხანაში მუშაობის აუტანელ პირობებზე რეფლექსიას და 

გაფიცვის მნიშვნელობას, რასაც თან ერთვის პატარა სარკასტული ანიმაციური კოლაჟი, რომელიც მარქსისტუ-

ლად ხსნის კაპიტალიზმის ბუნებას და იმას, თუ რაზე დგას ქარხანა და ვინ იღებს სარგებელს არსებული წარმოე-

ბის წესით. ამ სცენას მოსდევს კლასობრივად მოტივირებული ერთ-ერთი მუშის გამოსვლა გაფიცვაზე, რომელიც 

მშრომელების გაერთიანებაზე საუბრობს, მოუწოდებს მათ წინააღმდეგობისკენ. ფილმის ფინალში, პოლიცია-

სთან შეტაკების პარალელურად, გლეიზერი სიმღერის მეშვეობით ამბობს მთავარ სათქმელს: „გათავისუფლების 

მხოლოდ ერთი გზა არსებობს, გავერთიანდეთ თითოეული ჩვენგანი მშრომელთა ექსპლუატაციის წინააღმდეგ. 

მოამზადეთ იარაღი ბრძოლისთვის და ერთად მოვახდინოთ სოციალისტური რევოლუცია... ერთად ვიაროთ, ასე 

მეტნი ვართ. ჩვენ დავამარცხებთ იმპერიალისტებსა და ბატონებს.“

გლეიზერის პირდაპირი და რადიკალური ფილმები არგენტინის ავტორიტარული რეჟიმის რისხვას იწვევდა. ისინი 

არასდროს გავრცელებულა მასშტაბურად, მაგრამ ამის მიუხედავად, გლეიზერს ბოლომდე სწამდა მათი პოლი-

ტიკური პოტენციალის კაპიტალისტური ტირანიისა და ძალაუფლების წინააღმდეგ ბრძოლაში. მისი, როგორც 

ავტორის, მიზანი იყო საკითხების უბრალო რეპრეზენტაციის ნაცვლად, ფილმის პასიური მაყურებლის — აქტიურ 

თანამონაწილედ გარდაქმნა (მშრომელთა კლასის დაახლოება და მათი თვითორგანიზების ხელშეწყობა).

თარგმანების სექციაში გაეცანით კუბელი რევოლუციონერი რეჟისორის, ტომას გუტიერეს ალეას რაიმუნდო 

გლეიზერთან საუბრიდან ამონარიდს, რომელიც პესაროს საერთაშორისო კინოფესტივალზე ჩაიწერა, 1973 წელს.



66

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ბევრს გაუკვირდება, როცა გაიგებს, რომ კუნდერა ჩეხოსლოვაკიის მმართველ კომუნისტურ პარტიაში გაწევრია-

ნდა 1948 წელს, საიდანაც მალევე გარიცხეს მისი „ანტიპარტიული საქმიანობის“ გამო. ხელახლა გაწევრიანება 1956 

წელსაც სცადა და მოახერხა, კვლავ გარიცხულიყო 1970 წელს. 9 წლის შემდეგ, მან დაკარგა ჩეხოსლოვაკიის მო-

ქალაქეობა და 1981 წელს საფრანგეთის მოქალაქე გახდა. 1982 წელს კი კუნდერამ დაასრულა რომანი ყოფის აუ-
ტანელი სიმსუბუქე, რომელმაც იგი მთელ 

მსოფლიოში ცნობილი გახადა (Fašalek, 
2018).

თორმეტი წლის იყო, როდესაც მოუ-

ლოდნელად მამამ ოჯახი მიატოვა. ბიჭი 

გრძნობდა, რომ რაღაც დიდი და მნიშ-

ვნელოვანი მოხდა. დედას არ უნდოდა, 

შვილს ზედმეტი განცდები ჰქონოდა და 

ეს დრამა ნეიტრალური და ფრთხილი 

სიტყვების საბურველში გახვია. იმ დღეს 

ქალაქში გასეირნება გადაწყვიტეს და 

სახლიდან გასვლისას ფრანცმა შენიშნა, 

რომ დედას სხვადასხვა ფეხსაცმელი 

ეცვა. არ იცოდა, რა ექნა, უნდოდა, დე-

დისთვის ეთქვა, სხვადასხვა ფეხსაცმელი 

გაცვიაო, მაგრამ მის გულისტკენას მოე-

რიდა. მთელი ორი საათი სეირნობდნენ 

ქალაქში და ფრანცი თვალს ვერ აშო-

რებდა დედის ფეხსაცმელებს. მაშინ პირ-

ველად მიხვდა, რა არის ტანჯვა (კუნდერა, 

2012).

ეს ნაწყვეტი ყოფის აუტანელი სიმსუბუ-

ქიდან საუკეთესოდ ასახავს მილან კუ-

ნდერას თხრობის თავისებურებას — მის 

კონკრეტიკას, სინატიფეს. რომანების უა-

მრავ ავტორს შორის კუნდერა ნამდვილი 

ᲛᲘᲚᲐᲜ ᲙᲣᲜᲓᲔᲠᲐᲡ ᲧᲝᲤᲘᲡ ᲐᲣᲢᲐᲜᲔᲚᲘ ᲡᲘᲛᲡᲣᲑᲣᲥᲔ - 
ᲠᲝᲛᲐᲜᲘ ᲓᲐ ᲔᲙᲠᲐᲜᲘᲖᲐᲪᲘᲐ

გიორგი შარაშენიძე

ესე



67

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რომანისტია იმ გაგებით, რომ მისი მთავარი ინტერესი პერსონაჟების ისტორიებია: როგორც პირადი, ისე, უპი-

რატესად, წყვილების ისტორიები თანმხლები უჩვეულობითა და შეურაცხადობით. იგი თხრობისგან გადახვევისა 

და კომენტირების საშუალებით პირად პრობლემას უნივერსალურ და, შესაბამისად, მკითხველისთვისაც მნიშვნე-

ლოვან საკითხად აქცევს. თუმცა ეს განზოგადება, ნაცვლად იმისა, რომ ამძაფრებდეს სიტუაციის სერიოზულობას, 

პირიქით, მოქმედებს ირონიული ფილტრივით და არბილებს ამბის პათოსს. სწორედ ამიტომ კუნდერას მკითხვე-

ლებს შორის მოიძებნებიან ისეთებიც, ვისაც უფრო მეტად იტაცებს სიუჟეტი, და ისეთებიც, ვისაც უფრო იზიდავს 

მისგან გადახვევები, მიუხედავად იმისა, რომ ეს უკანასკნელნიც დამოუკიდებელ მონათხრობად იქცევიან ბოლოს.

ყოფის აუტანელი სიმსუბუქის საფუძველს ქმნის ჭეშმარიტება, რომელიც იმდენად მარტივია, რამდენადაც — რთუ-

ლად მოსახელთებელი: შეუძლებელია, იმოქმედო გამოცდილების მიხედვით, რადგანაც ყოველი სიტუაცია, რო-

მელთანაც გვიწევს შეხება, უნიკალურია და პირველად წარმოგვიდგება თვალწინ. კუნდერა ამ ფუნდამენტურ აქ-

სიომას უკავშირებს მის იმგვარ გამოვლინებებს, როდესაც ყოფიერების სიმსუბუქეს განაპირობებს მოვლენები, 

რომლებიც ხდება მხოლოდ ერთხელ, ეფემერულად და, ამდენად, ისე, თითქოს არც მომხდარიყოს. წონას, პირი-

ქით, უნდა ვეძიოთ „მუდმივად გამეორების“ იდეაში, რომელიც ნიცშემ წამოაყენა: ყოველი ფაქტი ხდება საშინელი, 

როცა ვიცით, რომ ის განმეორდება მარადიულად. იმავე დროს, თუკი „მუდმივად გამეორება“ ერთისა და იმავეს 

დაბრუნებას მოიაზრებს, უნიკალური და განუმეორებელი ცხოვრება ზუსტად ემსგავსება ისეთ ცხოვრებას, გამუდ-

მებით რომ მეორდება და ყოველი ქმედებაც გარდაუვალი და მუდამ შეუცვლელი ხდება.

ყოფიერების სიმსუბუქე, კუნდერას მიხედვით, უპირისპირდება გარდაუვალობას, გამოკვეთილ ერთგვაროვნებას 

როგორც სიყვარულში: პრაღელი ექიმი ტომაში უპირატესობას ანიჭებს მხოლოდ „ეროტიკულ მეგობრობას“ და გა-

ურბის ვნებიან გატაცებებსა და ცოლქმრულ თანაცხოვრებას — ისე პოლიტიკაში: ეს არ ითქმის პირდაპირ, მაგრამ 

ხაზგასმულია აღმოსავლეთ ევროპის უუნარობა, შეცვალოს ან თუნდაც შეიმსუბუქოს ის ხვედრი, რომელზეც მას არც 

არასოდეს უოცნებია. მაგრამ 

ტომაში საბოლოოდ მაინც 

ქორწინდება ტერეზაზე, სო-

ფლის რესტორნის ოფიცი-

ანტზე, „სიბრალულისგან“. 

მეტიც, ჩეხოსლოვაკიაში 1968 

წლის საბჭოთა ინტერვენ-

ციის შედეგად ტომაში ახე-

რხებს პრაღიდან გაქცევასა 

და შვეიცარიაში ემიგრაციას 

ტერეზასთან ერთად, რო-

მელსაც რამდენიმე თვის შე-

მდეგ ნოსტალგია შეიპყრობს 

და სამშობლოში დაბრუ-

ნდება. სწორედ მაშინ ტომა-

შიც, რომლის შვეიცარიაში 

დარჩენასაც ყოველგვარი 

გამართლება ექნებოდა 

მისი მხრიდან — როგორც 

იდეური, ისე პრაქტიკული 

— გადაწყვეტს პრაღაში და-

ბრუნებას, მიუხედავად იმის 

გაცნობიერებისა, რომ თავს 

მახეში იქცევს და დევნასთან 

და დამცირებასთან მოუწევს 

შეჩეხება.

რატომ აკეთებს ამას? იმი-

ტომ, რომ, მიუხედავად სიმ-



68

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

სუბუქის იდეალის რწმენისა და მისი პრაქტიკული გამოხატულებისა ტომაშის ურთიერთობით საბინასთან, კაცი 

ყოველთვის ეჭვობდა, რომ ჭეშმარიტება იმალებოდა საპირისპირო იდეაში, სიმძიმეში, გარდაუვალობაში. „Es 

muss sein!“/„ასეც უნდა იყოს!“ — იუწყება ბეთჰოვენის ბოლო კვარტეტის ბოლო ნაწილი. და ტერეზა, რომლისადმი 

სიყვარულიც სიბრალულითაა ნაკვები და გვევლინება არა როგორც თავისუფალი არჩევანი, არამედ — როგორც 

თავსმოხვეული ბედისწერა, ტომაშისთვის სწორედ გარდაუვალი ხვედრის მნიშვნელობას იძენს.

მოგვიანებით კი ვიგებთ (და, აი, როგორ იქმნება სიუჟეტური გადახვევებისგან ლამის პარალელური რომანი), რომ 

წინაპირობა, რომელმაც ბეთჰოვენს უბიძგა, დაეწერა „Es muss sein!“, იყო არა აღმატებული, არამედ ბანალური 

ისტორია ნასესხები ფულისა, რომელიც უნდა დაებრუნებინა — ისევე, როგორც ბედისწერა, რომელმაც მიიყვანა 

ტერეზა ტომაშის ცხოვრებაში, იყო მხოლოდ შემთხვევითობათა წყების შედეგი.

საბოლოოდ, ძაღლის სიკვდილისა და თავად ტერეზასა და ტომაშის ერთ მიკარგულ სოფელში ცხოვრებისგან გა-

უჩინარების შემდეგ მკითხველი უბრუნდება ბუნების წრებრუნვას, იმ სამყაროსას, რომლის არათუ ცენტრში არ 

არის ადამიანი, არამედ სადაც საერთოდ არ არის ადამიანის ადგილი (Calvino, 2003).

თუკი მილან კუნდერას Google-ში მოძებნით ამერიკასთან მიმართებით, სხვადასხვა სტატიაში გამეორებული ერთი 

და იგივე აბზაცი შეგხვდებათ, რომელიც სათავეს New York Times-ის სტატიებიდან იღებს და აშკარად ფართოდ 

გავრცელებულია: „1980-იან წლებში მილან კუნდერამ თავისი ჩეხოსლოვაკიისთვის გააკეთა ის, რაც გაბრიელ 

გარსია მარკესმა 1960-იან წლებში — ლათინური ამერიკისთვის და სოლჟენიცინმა 1970-იანებში — რუსეთისთვის. 

მან მიაქცია დასავლელი მკითხველი საზოგადოების ყურადღება აღმოსავლეთ ევროპას და გააკეთა ეს იმ იდეის 

დახმარებით, რომელიც უნივერსალურად მიმზიდველია“. ამერიკული გაზეთების უმეტესობა აქებს ავტორის შე-

მოქმედებას და დაინტერესებულია მისი მიდგომებით თხრობისადმი. თუმცაღა, რაკი „ყოფის აუტანელი სიმსუ-

ბუქე“ ინგლისურადაც ითარგმნა და გამოიცა, ამერიკელი მკითხველისთვის მისმა მიმზიდველობამ განაპირობა ის, 

რაც შეგვიძლია ჩავთვალოთ ერთმანეთის თანმიმდევრული მოვლენების კანონზომიერ შედეგად: ამერიკელებმა 

გადაწყვიტეს მისი წიგნის ეკრანიზაცია.

სანამ უშუალოდ ფილმის განხილვას დავიწყებდეთ, უნდა გავიხსენოთ ავტორის დამოკიდებულება მისი წიგნების 

თარგმანებისადმი. The Christian Science Monitor-თან ინტერვიუში კუნდერა აღნიშნავს: „ჩემი უდიდესი პრობლემა 

ჩემი წიგნების თარგმანებს უკავშირდება. ისინი არ მაკმაყოფილებენ. ეს ბევრ საქმეს მიჩენს. ბოლოს და ბოლოს, 

მე მათ ნაკლებად ვაკონტროლებ. დღეს ადამიანებს, როგორც ჩანს, არ აღელვებთ, ვიგულისხმე თუ არა მე ესა თუ 

ის, ოღონდაც თარგმანი დროულად შესრულდეს და გამოიცეს“.

შედეგად ჩნდება კითხვა: თუკი კუნდერა მიიჩნევს საკუთარი ქმნილებების უცხო ენებზე თარგმნას პრობლემა-

ტურად, ხომ არ იქნება ის მიდრეკილი, აკრძალოს მათი ადაპტაცია სხვა ჟანრებისთვის? როგორც კოლეტ ლი-

ნდროთი წერს სტატიაში Mirrors of the Mind: Kaufman Conquers Kundera: „კუნდერა მწვავედ აკრიტიკებს იმას, 

რასაც გადაწერას უწოდებს და რაშიც მოიაზრებს ერთი ჟანრიდან მეორეში ნებისმიერ ადაპტაციას, მათ შორის 

ეკრანიზაციასაც: „სიკვდილი მათ, ვინც გაბედავს, გადაწეროს ის, რაც დაწერილია! სარზე გასმა მათ და ნელ ცე-

ცხლზე შეხრუკვა! კასტრაცია და ყურების დაჭრა!“.

Telegraph-ის ჟურნალისტი დანკან უაითი კი აღნიშნავს:

„დიდება მას არ უხდებოდა. კუნდერას ლიტერატურის ფილოსოფია დიდწილად ეყრდნობოდა ფლობერის იდეას 

ავტორის ვინაობის წაშლის შესახებ, ყოფის აუტანელი სიმსუბუქის გამოქვეყნების შემდეგ კი კუნდერამ საკუთარი 

პერსონის ზედოზირება განიცადა. იგი სულ უფრო მეტად აკონტროლებდა, როგორ გამოიცემოდა და ვრცელდე-

ბოდა მისი წიგნები. ამიტომაც მან აკრძალა მისი წიგნების შემდგომი ეკრანიზაცია, რადგანაც არ მოეწონა, რო-

გორც იყო ადაპტირებული ყოფის აუტანელი სიმსუბუქე ფილიპ კაუფმანის მიერ 1988 წელს. დღეისათვის იგი უარს 

აცხადებს, გამოაქვეყნოს თავისი წიგნები ელექტრონული ფორმატით“ (Fašalek, 2018).

როგორც შენიშნავდა პატრიკ კეტრისი 1997 წლის თავის სტატიაში The Unbearable Lightness of Being: Film Adaptation 
Seen From a Different Perspective: „დღემდე კრიტიკა ფილმისა ყოფის აუტანელი სიმსუბუქე ყოველდღიურ და ყო-

ველკვირეულ ჟურნალებში ჟურნალისტური რეაქციებით შემოიფარგლებოდა“ (Cattrysse, 1997). ასეთი მსჯელობა 



69

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

კონცენტრირდება ლიტერატურულ ფასეულობებსა და მახასიათებლებზე, რომლებიც ან წარმოდგენილია, ან, 

როგორც უფრო ხშირად ხდება, არ გვხვდება ეკრანიზაციაში. შედეგად ფილმი ფასდება ფილმად მხოლოდ 

პირველწყაროსთან შედარების საფუძველზე, თანაც ისე, რომ არც არავის წარმოუდგენია, როგორი იქნებოდა 

ეკრანიზაცია, თუკი იგი ყველა ლიტერატურულ „ინგრედიენტს“ შეიცავდა.

კუნდერას ყოფის აუტანელი სიმსუბუქის შემთხვევაში კრიტიკოსების უმეტესობა სინანულს გამოთქვამს 

მთხრობლის დანაკლისზე, ვისი ხმაც ნამდვილად ისმის რომანში და პირდაპირ ესაუბრება მკითხველს, ამყა-

რებს მასთან გარკვეულ ურთიერთობებს და ეხება სხვადასხვა ფილოსოფიურ, მორალურ, პოლიტიკურ და 

სოციალურ საკითხებს.

ამა თუ იმ ლიტერატურული მახასიათებლის არსებობა ან არარსებობა ეკრანიზაციაში უკავშირდება გავრცე-

ლებულ შეხედულებას, რომელიც არაერთხელ ამოტივტივებულა ჟურნალისტურ დისკუსიებში და ხაზს უსვა-

მდა კუნდერას რომანების ადაპტაციის შეუძლებლობას. ამგვარი თვალსაზრისი, პატრიკ კეტრისის აზრით, მჭი-

დროდ უკავშირდება ნორმატიულ იდეას, რომლის მიხედვითაც ეკრანიზაცია რაც შეიძლება დაახლოებული 

უნდა იყოს პირველწყაროსთან და თუ ეს ვერ ხერხდება, მაშინ საერთოდაც ხელი უნდა ავიღოთ ადაპტაციაზე 

(Cattrysse, 1997).

საკითხი იმის შესახებ, შესაძლებელია თუ არა კუნდერას რომანის ეკრანიზაცია, აშკარად მოიხსნა 1988 წლის 

ამერიკული ფილმის, ყოფის აუტანელი სიმსუბუქის გამოსვლის შემდეგ. პასუხგაუცემელი რჩება მხოლოდ ის, 

ახერხებს თუ არა ეკრანიზაცია კუნდერას რომანის ყველაზე არსებითის გადმოცემას, რის გამორკვევაც ერთობ 

მარტივი მიზეზით რთულდება: კრიტიკოსები ვერ თანხმდებიან, მაინც რას უნდა წარმოადგენდეს ეს ყველაზე 

არსებითი.

პატრიკ კეტრისის შენიშვნით, საყურადღებოა არა ის, რამდენად მიზანშეწონილია ამა თუ იმ ტექსტის ადაპტა-

ცია, არამედ ის, თუ როგორ შეიქმნა და აღიქვეს ესა თუ ის ეკრანიზაცია ასე და არა — სხვაგვარად:

„მინდა, ხაზი გავუსვა, რომ ლიტერატურული ტექსტის ე. წ. ეკრანიზაცია მიმართულია ბევრად იმაზე მეტი სემიოტიკური 

საშუალების ადაპტაციისკენ, ვიდრე მათი გამოვლენის საშუალებას იძლევა Text1-Text2 შედარება, რომელიც იმის უნა-

რსაც მოკლებულია, აღწეროს ეს სემიოტიკური საშუალებები იმისდა მიხედვით, თუ როგორ მუშაობენ ისინი ადაპტაციის 

შექმნისას და აღქმისას“ (Cattrysse, 1997).

ინგლისურად — ისევე, როგორც სხვა ენებზე — სიტყვა „ადაპტაცია“ აღნიშნავს როგორც პროცესს, ისე პროცესის 

საბოლოო შედეგს. ტრადიციული ნორმატიული კვლევები მიმართულია პროცესისა და მისი ადეკვატურობის 

შეფასებისკენ. თუმცა ეკრანიზაცია, უპირველეს ყოვლისა, სწორედ ფილმია, რომელიც კინემატოგრაფისტებმა 

კინომაყურებლისათვის გადაიღეს.

ყოფის აუტანელი სიმსუბუქე იხსნება ტრადიციული მანერით. თავიდან იგი წარმოგვიდგება, როგორც სოლ 

ზენცის პროდიუსერობითა და ფილიპ კაუფმანის რეჟისორობით გადაღებული ფილმი, რის მერეც გვეცნობა 

სამი მთავარი მსახიობის სახელები, რომელთაც მოსდევს სხვა მსახიობების ვინაობაც, შემდგომ — კოსტიუ-

მების დიზაინერისა, მთავარი რედაქტორისა, დამდგმელი ოპერატორისა და ა. შ. მხოლოდ მოგვიანებით, მე-

13 რიგად გვეუწყება, რომ ფილმი, სხვათა შორის, ეფუძნება მილან კუნდერას რომანს, რასაც მოსდევს უკვე 

სცენარისტების ვინაობაც და, კლასიკურად — კვლავ პროდიუსერისა და რეჟისორის გვარ-სახელები. ასე რომ, 

ავტორთა ხედვით, ფილმი წარმოგვიდგება, უპირველეს ყოვლისა, როგორც პროდიუსერული ფირმის, რეჟი-

სორისა და სხვა პროფესიონალების „ორიგინალური“ ნამუშევარი. ეს იმას ნიშნავს, რომ კუნდერა და მისი 

ტექსტი თავსდება ერთ წყებაში სხვა სემიოტიკურ საშუალებებთან ერთად, რომელთაც ფილმის შექმნისათვის 

აუცილებელი მოდელების როლი შეასრულეს. ეს ასევე ფილმის ავტორებთან ინტერვიუს დროსაც ცხადდება, 

როდესაც ისინი ამბობენ, რომ კუნდერას რომანთან ერთად მათ საკუთარი შემოქმედებითი წვლილის შეტანაც 

უნდოდათ ფილმის შექმნისას. შედეგად, ეკრანიზაციის ფუნქციას აუცილებლად არ წარმოადგენს მნიშვნელო-

ვანი ავტორის ანდა მისი ლიტერატურული ნაწარმოების უფრო ფართოდ გავრცელება. ამ ერთ კონკრეტულ 

ფუნქციასთან ერთად ეკრანიზაციამ შეიძლება შეითვისოს ისეთიც, როგორიცაა, მაგალითად, კინოს უკვე არსე-

ბული, წარმატებული ჟანრის შემდგომი განვითარება. სხვა სიტყვებით რომ ვთქვათ, მიუხედავად თემატური და 

საშემსრულებლო კავშირებისა ევროპასთან, ყოფის აუტანელი სიმსუბუქე, პირველ ყოვლისა, წარმოადგენს 



70

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

ამერიკულ პროდუქციას, შექმნილს ამერიკელი პუბლიკისთვის. ფინანსური და სხვა საწარმოო მონაცემები კი მი-

უთითებენ იმასაც, რომ ფილმის შემქმნელების უპირველესი ამოცანა კლასიკური, ნარატიული ჰოლივუდური ფი-

ლმის გადაღება იყო.

მიუხედავად ამისა, ის ფაქტი, რომ მილან კუნდერას რომანთან ერთად ფილმის შექმნისას სხვა ნორმებმაც და 

მოდელებმაც შეასრულეს თავიანთი როლი, არ ნიშნავს, რომ ტრადიციული შედარება Text1-Text2 უნდა უგულებე-

ლიყოს, თუმცაღა იგი უნდა შესრულდეს კინოწარმოების უფრო ფართო კონტექსტის შესწავლის ფარგლებში და 

უნდა განიხილავდეს არა იმას, არსებობს თუ არა რაიმე ეკვივალენტობა ფილმსა და წიგნს შორის, არამედ იმას, 

თუ როგორ არის იგი რეალიზებული.

ამ თვალსაზრისით ყოფის აუტანელი სიმსუბუქის ადაპტაცია საინტერესო შემთხვევად გვევლინება, რამდენადაც, 

ფილმსა და რომანს შორის ანალოგიების გარდა, იგი მთელ რიგ განსხვავებებსაც გვთავაზობს, რომლებიც ლიტე-

რატურული პირველწყაროს ღალატად კი აღარ აღიქმება, არამედ სხვა სემიოტიკური მოდელების გამოვლინების 

ფორმებად, ამა თუ იმ მიზეზით ლიტერატურული მოდელები რომ გადაწონეს. რომანსა და ეკრანიზაციას შორის 

ყოველი დამთხვევა კი განიხილება, როგორც კომპრომისი ლიტერატურულ და იმ სხვა სემიოტიკურ მოდელებს 

შორის, რომლებიც ადაპტაციისას გამოიყენეს.

მართლაც, რომანი მრავალი თვალსაზრისით იქცა ფილმის მოდელად. მაგალითად, სიუჟეტის დონეზე ფილმი წა-

რმოგვიდგენს დაახლოებით იმავე მოქმედებებსა და პერსონაჟებს. როგორც რომანი, ისე ფილმიც მოგვითხრობს 

ამბავს ტომაშისა, პრაღელი ქირურგისა, რომელსაც უყვარს ქალები, განსაკუთრებით — დამოუკიდებელი მხატვარი 

საბინა. როდესაც ტომაში გაიცნობს ტერეზას, ქალი მას არჩევანის წინაშე დააყენებს სიყვარულსა და სხვა ქალე-

ბისადმი სექსუალურ ლტოლვას შორის. თუმცაღა ტომაში ორივე სწრაფვის შენარჩუნებას ახერხებს: იგი ქორწი-

ნდება ტერეზაზე და განაგრძობს ეროტიკულ მეგობრობას სხვა ქალებთან. ეს ყველაფერი ხდება 1960-იანი წლების 

პრაღაში. როდესაც რუსული ტანკები შემოდიან ქალაქში, საბინა, ტომაში და ტერეზა გარბიან შვეიცარიაში. მაგრამ 

ტერეზა, რომელიც ვეღარ იტანს ტომაშის სექსუალურ გამოხტომებს, სწრაფადვე ბრუნდება პრაღაში. თავიდან ტო-

მაში ფიქრობს, რომ კვლავ ქორწინებამდელი თავისუფლებით იცხოვრებს, თუმცა მალევე ხვდება, რომ არ შეუძ-

ლია ტერეზას დავიწყება. ამიტომაც იგი დათმობს თავის კომფორტულ ცხოვრებას ჟენევაში და თავადაც ბრუნდება 

პრაღაში, ცოლთან. სამშობლოში დაბრუნებული ტომაში კომუნისტური რეჟიმის წინააღმდეგ მანამდელი განცხა-

დებების გამო ვეღარ ახერხებს სამედიცინო საქმიანობის შენარჩუნებას საავადმყოფოში და მუშაობას ფანჯრების 

მწმენდავად იწყებს. ახალი პროფესია კი ხელს არ უშლის, სექსუალური თავგადასავლები გააგრძელოს. ტერეზა 

კვლავაც იტანჯება ეჭვიანობისგან, რის გამოც ორივენი ტოვებენ ქალაქს და სოფლად გადადიან საცხოვრებლად. 

როგორც ჩანს, ტომაშმა საბოლოოდ მაინც არჩია სიყვარული სექსუალურ თავისუფლებას. ორივენი რაღაც ხანს 

ბედნიერად ცხოვრობენ მანამ, სანამ არ იღუპებიან ავტოკატასტროფაში. როგორც რომანში, ისე ფილმშიც საბინა 

იგებს მეგობრების სიკვდილზე წერილიდან.

მეორე მხრივ, აშკარაა, რომ ზოგიერთი ლიტერატურული ქმედება თუ პერსონაჟი არ ჩართულა ეკრანიზაციაში. ეს 

განსხვავებები მიუთითებს, რომ სხვა სემიოტიკურმა საშუალებებმა თავიანთი როლი შეასრულეს და გადაწონეს 

კიდეც. უპირველესად, ეს გამომდინარეა იქიდან, რაც ზემოთ უკვე ითქვა: შემქმნელებს კლასიკური ნარატიული 

ფილმის გადაღება უნდოდათ — მართალია, ინდივიდუალური ელფერით, მაგრამ მაინც იმ პირობითობებით, რომ-

ლებსაც კლასიკური ჰოლივუდური ფორმულა მოიაზრებს. მაგალითად, კლასიკური ჰოლივუდური ფილმი, პატრიკ 

კეტრისის შეხედულებით, სასურველია, ხანგრძლივობით არ აღემატებოდეს 2 საათს, ხოლო ყოფის აუტანელი სი-

მსუბუქის 171-წუთიანი ეკრანიზაცია უკვე თავისთავად ასახავს იმ კომპრომისს, რომელიც რომანის ხანგრძლი-

ვობასა და ჰოლივუდური ფილმის ქრონომეტრაჟს შორის შედგა (Cattrysse, 1997). ბუნებრივია, ამგვარი დათქმის 

შედეგად გამოირიცხა რიგი თავისებურებების, ქმედებებისა და პერსონაჟების ჩართვაც ეკრანიზაციის სიუჟეტში.

მაგალითისთვის ზემოხსენებული ნარატორის საკითხს შევეხოთ. ლიტერატურული ამბავი მოთხრობილია ჰეტე-

როდიეგეტური1 ხმის მიერ. იგი საკუთარ თავს „ავტორად“ მოიხსენიებს და იყენებს პირველი პირის მხოლობითი 

1	  ჰეტეროდიეგეტური ნარატორი გულისხმობს ისეთ მთხრობელს, რომელიც არ მონაწილეობს ტექსტში 
მიმდინარე მოვლენებში. იგი, როგორც წესი, ერთობ ფართო ცოდნითა და შესაძლებლობებით გამოირჩევა 
მოთხრობილ ამბავთან მიმართებით.



71

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რიცხვის ფორმას („მე“). ხანდახან იგი პირდაპირ მიმართავს მკითხველს მეორე პირის მხოლობითი რიცხვის ფო-

რმით, სხვა შემთხვევებში კი შეითრევს მათ საკუთარ წიაღსვლებში ნაცვალსახელით „ჩვენ“.

ლიტერატურული მთხრობლის ხმა არაერთხელ ეხმიანება უშუალოდ წერის პროცესსა და საკუთრივ რომანსაც, 

სავარაუდოდ რის გამოც კრიტიკოსების უმეტესობა დამატებითი განმარტებების გარეშე მას თავად მილან კუ-

ნდერასთან აიგივებს.

ნარატორი ღიად წარმოაჩენს პერსონაჟებსა და მათ ქმედებებს, როგორც საკუთარი შემოქმედებითი წარმოსახვის 

ნაყოფს. მეორე ნაწილის პირველ თავში იგი წერს: „სისულელე იქნებოდა, ავტორს ეცადა მკითხველის დარწმუ-

ნება იმაში, თითქოს მისი გმირები ოდესმე მართლაც არსებობდნენ“ (კუნდერა, 2012). მოგვიანებით მთხრობელი 

გამოთქვამს ვარაუდს, თუ როგორ შეიძლება განვითარდეს სიუჟეტი ამა თუ იმ მიმართულებით. ხანგამოშვებით 

ნარატორის ხმა თავს ეხვევა პერსონაჟებს. იგი, იმავე დროს, ერთობ თავისუფალიცაა, რადგან რომანის სიუჟეტი 

არ გადმოიცემა ქრონოლოგიური თანმიმდევრობით. წიგნის დასაწყისიდანვე გვხვდება პროლეფსისი2, რომელიც 

წინასწარ გვამცნობს ტომაშის სიკვდილის ამბავს და იმ ფაქტს, რომ მანამდე არცთუ დიდი ხნით ადრე ტერეზას 

ეჭვიანობის ტვირთი მოეხსნა. ქრონოლოგიური თანმიმდევრობა იმის გამოც ირღვევა ხოლმე, რომ ზოგიერთი 

მოვლენა რამდენიმეჯერ გადმოიცემა, ოღონდ განიხილება სხვადასხვა თვალსაზრისით.

კინემატოგრაფიული ნარაცია არ სესხულობს ზემოაღწერილ თხრობით საშუალებებს წიგნისგან. ეს იმიტომ კი არ 

ხდება, რომ ასეთ შემთხვევაში თხრობა აღარ იქნებოდა კინემატოგრაფიული ან ეს სულაც შეუძლებელი გახდე-

ბოდა კინოსთვის. საკმარისია, ვუდი ალენის რამდენიმე კინოფილმს შევხედოთ, რათა მივხვდეთ, რომ სავსებით 

შესაძლებელია, მოვათავსოთ მთხრობელი კამერის პირისპირ და, იმავე დროს, ხაზი გავუსვათ თხრობის აქტს, 

როგორც შემოქმედებით პროცესს, ანდა წარმოვადგინოთ ერთი და იგივე მომენტი სხვადასხვა თვალსაზრი-

სით. ყოფის აუტანელი სიმსუბუქის შემქმნელებმა მთხრობელი იმიტომაც არ ჩართეს ფილმში, რომ უპირატესობა 

თხრობის უფრო კლასიკურ სტილს მიანიჭეს, რაც მოიაზრებს ნარატორის ხმის დაფარვას და არა წარმოჩენას. 

ეს, პატრიკ კეტრისის აზრით, უკავშირდება მეტაფორულ მანძილს ამბავსა და აღმქმელს შორის, რა დროსაც, რაც 

უფრო თვალში საცემია მთხრობლის ხმა, ამბისგან მით უფრო დაშორებულად გრძნობს თავს აღმქმელი და პი-

რიქით (Cattrysse, 1997). მართალია, გამხსნელი კადრები პერსონაჟებისა და სიტუაციების გასაცნობად უცნობი ნა-

რატორის სამიოდე ფრაზას გვთავაზობს — რომლებიც, იმავე დროს, ტექსტის სახითაც ჩნდება ეკრანზე — მაგრამ 

მთლიანობაში მოვლენები თითქოსდა თავისით გადმოიცემა. აქცენტი ინაცვლებს ამბისკენ (უპირატესად — სიყვა-

რულის) და პერსონაჟებიც მეტ თვითმყოფადობას იძენენ.

რაც შეეხება ზემოხსენებულ სამიოდე ჰეტეროდიეგეტურ ჩანართს ფილმის დასაწყისში, ერთი შეხედვით, შეიძლება 

ვიფიქროთ, რომ ეს რომანის ნარატიულმა თავისებურებებმა განაპირობა, თუმცაღა, როგორც ირკვევა, ეს სხვა 

სემიოტიკურმა მოდელებმაც განსაზღვრეს. ასე, მაგალითად, როგორც ინტერვიუდან ვიგებთ, ფილმის დასაწყისის 

მოდელად ჩეხური დოკუმენტური კინოსა და 60-იანი წლების ჩეხური ახალი ტალღის ფილმების მახასიათებლები 

გამოიყენეს. წერილობითი ტექსტების კადრში გამოჩენა კი, იმავე დროს, განაპირობა ფილმის დასაწყისის საერთო 

მიდგომამაც განათებასთან და მთლიანად ფილმის მუსიკალურმა კომპოზიციამაც: როდესაც პირველი ტექსტი 

ჩნდება, იწყება ჩეხი კომპოზიტორის, ლეოშ იანაჩეკის Pohádka (ზღაპარი), კერძოდ, მისი III ნაწილი. ეს მხიარული 

სავიოლინო კონცერტი ტომაშის სექსუალურ თავგადასავლებს ახლავს, რითაც მუსიკალურად გადმოიცემა ყოფი-

ერების სიმსუბუქე (Cattrysse, 1997).

Cahiers du Cinema-ში კაუფმანი ამბობს, რომ მას უნდოდა, ფილმი ისევე მსუბუქად დაეწყო, როგორც ზღაპარი. 

International Herald Tribune-თან ინტერვიუში კი კაუფმანი ფილმის დასაწყისისთვის შერჩეულ მოდელებს უფრო 

მეტად ჰფენს ნათელს: „მე მინდოდა ფილმის კომედიური გასაღებით გახსნა, ისევე, როგორც ზოგიერთი ჩეხოს-

ლოვაკიური ფილმი იწყებოდა 60-იანებში. მილოშ ფორმანის Loves of a Blonde, მაგალითად... დასაწყისი უნდა 

ყოფილიყო ისეთივე მსუბუქი, როგორიც — პრაღის გაზაფხულისა“ (Cattrysse, 1997).

მანძილის შემცირება ამბავსა და აღმქმელს შორის იმითაც მიიღწევა, რომ ფილმში თხრობა უკვე ქრონოლოგიური 

თანმიმდევრობით მიმდინარეობს. ერთადერთი ადგილი, სადაც ქრონოლოგიური თანმიმდევრობა მეტ-ნაკლე-

ბად ირღვევა, ამბის ბოლოსკენაა. სანამ ტერეზა სოფლელ ბიჭთან ცეკვავს, ტომაში საბინაზე ფიქრობს, რომელიც 

შეერთებულ შტატებში გადავიდა საცხოვრებლად — რა დროსაც თხრობა დროში წინ ინაცვლებს და ჩვენ ვხე-

2	  წინასწარ მოთხრობილი ამბავი.



72

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

დავთ საბინას, რომელიც იღებს წერილს, საიდანაც იგებს, რომ ტერეზა და ტომაში ავტოკატასტროფაში დაიღუპნენ. 

ევროპელი მეგობრების შესახებ საბინას ფიქრის კვალდაკვალ თხრობა კვლავ ტერეზასა და ტომაშს უბრუნდება, 

სანამ ჯერაც ცოცხლები არიან, და თხრობა წყდება იმ მომენტში, როდესაც ისინი, სატვირთო მანქანაში მსხდომნი 

და შინისკენ მიმავალნი, კაშკაშა სინათლეში იძირებიან. შედეგად, ფილმი არცთუ პესიმისტურად სრულდება და 

წიგნის ძირითადი თემის შესაბამისად ინარჩუნებს ბალანსს სიმსუბუქესა და სიმძიმეს შორის (Cattrysse, 1997). 

ჩეხური „ახალი ტალღა“ ავლენს ფორმალურ ანალოგიებს იტალიურ „ნეორეალიზმთან“ და ფრანგულ „ახალ ტა-

ლღასთანაც“. ჩეხური „ახალი ტალღის რეჟისორები“ იყენებდნენ სტილს „cinema verite“: ისინი ძირითადად იღებ-

დნენ საველე გარემოში და იყენებდნენ ბუნებრივ განათებასა და არაპროფესიონალ მსახიობებს, რომლებიც ხში-

რად იმპროვიზებულ დიალოგებს წარმართავდნენ. ყოფის აუტანელი სიმსუბუქის დასაწყისისა და, უპირატესად, 

რუსული ტანკების პრაღაში შესვლის ეპიზოდები მსგავსი სტილითაა გადაღებული. სინამდვილეში რუსული რე-

იდის გადმომცემი სცენებისთვის იან ნემეცის კადრები გამოიყენებოდა. ნემეცს ჩეხოსლოვაკიიდან მათი საიდუმ-

ლოდ გამოტანა მოუწია დასავლეთში საჩვენებლად. რუსული რეიდის ამსახველ ერთ-ერთ კადრში იგი თავადაც 

გვევლინება მსახიობად და თამაშობს საკუთარ თავს, რომელიც 1968 წლის ამ მოვლენებს იღებს, რითაც კუნდერა-

სათვის ამ რომანშიც ჩვეულ მეტაფიქციურობასთან ავლენს ნათესაობას.

სხვათა შორის, მილან კუნდერას, იან ნემეცისა და მილოშ ფორმანის ერთად ხსენებაც არაა უბრალოდ დამთხვევა: 

კუნდერა მრავალი წლის განმავლობაში იყო პრაღის ნაციონალური კინოსკოლის პროფესორი, სადაც სწავლობ-

დნენ მილოშ ფორმანი და იან ნემეცი. ხოლო ჟან-კლოდ კარიერი, ყოფის აუტანელი სიმსუბუქის სცენარის თანა-

ავტორი, იცნობდა კუნდერას 1968 წლიდან, როცა საბჭოთა ინტერვენციამდე ცოტა ხნით ადრე იმყოფებოდა პრა-

ღაში და მუშაობდა ფილმზე, Taking Off მილოშ ფორმანთან ერთად.

ესეც კუნდერასეული მეტაფორული შემთხვევითობა! 

 

 

 

ბიბლიოგრაფია

Calvino, I. (2003). On Kundera. In H. Bloom, Milan Kundera (pp. 55-60). Broomall: Chelsea House Publishers.

Cattrysse, P. (1997). The Unbearable Lightness of Being: Film Adaptation Seen From a Different Perspective. Literature/

Film Quarterly, 222-230.

Fašalek, P. (2018, May 15). The Unbearable Lightness of Being: Between the Book and the Movie. Brno, Czech Republic.

კუნდერა, მ. (2012). ყოფის აუტანელი სიმსუბუქე. თბილისი: დიოგენე.



73

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რთულია, საშა რეხვიაშვილზე საუბარი მხოლოდ 

ერთი მიმართულებით, რადგან იგი თანაბრად პრო-

ფესიონალი ოპერატორი და რეჟისორია. რეხვიაშვი-

ლის ფილმებიდან პერსონაჟები თითქოს თვალებით 

გველაპარაკებიან და ეკრანიდან გამოსვლას ითხო-

ვენ. რეჟისორის ოპერატორული მცდელობა, უხილავი 

მხრიდან დაენახა ნივთები და მოვლენები, მცდელო-

ბის ფარგლებს გასცდა და რეალობად იქცა. საშა რე-

ხვიაშვილი ამბობდა: «კინემატოგრაფს უშუალო კა-

ვშირი აქვს იმ რეალობასთან, რომელშიც ცხოვრობ. 

ძალიან ახლოს და ღრმად უნდა იცნობდე იმ გარემოს, 

რომელსაც იღებ. ერთადერთი ადგილი კი, სადაც ქა-

რთული ფილმების გადაღება შეიძლება, საქართვე-

ლოა.» სწორედაც რომ ქართულ რეალობას აჩვენებდა 

თავის ფილმებში საშა რეხვიაშვილი, თუმცა ისე, რომ 

კონკრეტული დროისა და სივრცის ჩარჩოში არ იყო 

გამომწყვდეული. იგი იძლეოდა მინიშნებებს დროსა 

და სივრცეზე, თუმცა მათ იქით მაყურებელს შეეძლო 

წარსულის ფრაგმე-

ნტებიც დაენახა. რე-

ხვიაშვილის სამივე 

ფილმში, რომლებ-

ზეც სტატიაში იქნება 

საუბარი, ვხვდებით 

სამყაროს, რომელ-

შიც ყოველი უბრალო 

ნივთი, პერსონაჟი და 

თვით გარემო ფილ-

მის იდეის გამოხატვას 

ემსახურება. ხსენე-

ბული ნივთები ხშირად 

არაფერ კავშირშია 

ერთმანეთთან, თუმცა მათი ერთობა ქმნის ახალ სა-

მყაროს, რეხვიაშვილისეულ სამყაროს, რომელშიც 

ესთეტიკა, თხრობის მანერა, პერსონაჟთა ლაკონიური 

დიალოგები და მონოლოგებია თავმოყრილი. რეხვი-

აშვილის ფილმებში ხშირია ბიბლიური ალუზიები და, 

ერთი შეხედვით, უხილავი რელიგიური ელემენტები, 

რომლებიც პერსონაჟებს აბსურდთან ბრძოლის ძა-

ლას აძლევთ.

XIX საუკუნის ქართული ქრონიკა
რეხვიაშვილის ფილმში, XIX საუკუნის ქართულ ქრო-
ნიკა, მთავარ პერსონაჟს, ნიკო ბერნაძეს, ბიუროკ-

რატიისულ უსამართლობასთან უწევს შეჯახება. იგი 

სოფლის მთავარ ქომაგად გვევლინება ფილმში. 

ადგილობრივ წერა-კითხვის უცოდინარ გლეხობას, 

რომელსაც ტყის წართმევას უპირებენ არავინ ჰყავს 

ლიდერი, რომელიც ამ დროს ყველაზე მეტად საჭი-

როა. დედის მიერ გადაცემული ძვირფასეულობით 

და მასწავლებელზე გამორთმეული საბუთებით, ნიკო 

ცდილობს წინ აღუდგეს უსამართლობას. ყველაზე 

საინტერესო კი ისაა, რომ პერსონაჟი ამას ისე აუღე-

ლვებლად და თავდაჯერებით აკეთებს, რომ მაყურე-

ბელიც, თავისდა უნებურად, სიმშვიდეს ინარჩუნებს. 

ფილმის ფაბულა ძალიან მარტივია. ბევრი წვრილმანი 

დეტალი გამოტოვებულია. თუმცა, ეს ლაკონიურობა 

და ძირითადად საგულისხმო და ტიპურ ამბებზე ხაზგა-

სმა, ფილმს აძლევს 

მეტად ქრონიკის სა-

ხეს, რადგან საერთო 

ჯამში ფილმი სიტყვა 

ქრონიკისგან ერთობ 

შორსაა.

ბიუროკრატიის მტა-

რვალი ტიპური ჩი-

ნოვნიკები ბევრჯერ 

გვინახავს ფილმებში, 

თუმცა რეხვიაშვი-

ლის ფილმში ისინი, 

მეტად საშიშები და 

აუტანლად ამაზრზე-

ნები არიან. მათი გაყინული სახეების მიღმა თითქოს 

სიცარიელეა და უსულო არსებები არიან. რაც შეეხება 

თავად ნიკოს, იგი ზედმეტად ახალგაზრდა ყმაწვილია, 

რომელიც ცოტათი გადაჩვეულია სოფლის წეს-ჩვე-

ულებებს. ამის მიუხედავად, იგი მაინც აცნობიერებს, 

რომ მარტო იურიდიული განათლებით მტერს დიდ 

ზიანს ვერ მიაყენებს და ბოროტების ყინულს ვერ 

გაალღვობს, რადგან ბიუროკრატიაში არ არსებობს 

ᲡᲐᲨᲐ ᲠᲔᲮᲕᲘᲐᲨᲕᲘᲚᲘᲡ ᲞᲔᲠᲡᲝᲜᲐᲟᲔᲑᲘ, ᲠᲝᲛᲚᲔᲑᲘᲪ
ᲧᲘᲜᲣᲚᲘᲡ ᲓᲐᲫᲕᲠᲐᲡ ᲛᲐᲠᲢᲝᲜᲘ ᲪᲓᲘᲚᲝᲑᲔᲜ

გოგა გუგავა



74

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

მყარი წესები და კანონები, რომლებსაც ზემდგომები 

პირნათლად ა(ღა)სრულებენ.  (ბიუროკრატია წესების 

და კანონების ერთბლიობაა, როგორ არ არსებობს?)

უსასრულო ბოროტების ფონზე, რომელიც მასშტაბუ-

რობის გამო აბსურდად ფორმირდება, ნიკო თითქოს 

მკრთალ წერტილად მოჩანს. რაღაც მომენტში მაყურე-

ბელს შეიძლება დარჩეს შთაბეჭდილება, რომ ნიკოს ში-

შის უქონლობა ზედმეტად უცნაურია და მას რაღაც უხი-

ლავი ხელი მართავს მთელი ფილმის განმავლობაში. 

მალევე ეკრანზე ჩნდება საოცრად ლამაზი გოგონა, 

ინალი (დარეჯან ხარშილაძე), რომლის გამოჩენაც ცო-

ტათი გვაშინებს, რადგან ნიკოს აშკარად მოსწონს იგი 

და მაყურებელი ფიქრობს, რომ მას შეიძლება სხვა სა-

ზრუნავიც გაუჩნდეს. საერთოდაც, ასეთ შემზარავ კო-

ნტექსტში სიყვარული სახიფათო თხელი ყინულია, რო-

მელიც შეიძლება ნებისმიერ დროს ჩატყდეს. ყინულის 

ჩატეხვა კი, გაჭირვე-

ბულ გლეხებს, რომ-

ლებიც ნიკოს იმედად 

არიან, კიდევ უფრო 

გაჭირვებულ ყოფას 

უქადის. ნიკო ხომ 

ყველასთვის რაღაც 

სახის იმედია ამ ფი-

ლმში, დედიდან და-

წყებული, სოფლის 

რიგითი მაცხოვრებ-

ლით დამთავრე-

ბული. იგი ერთგვარი 

ვიწრო მასშტაბის 

მესიაა, რომელიც 

ფილმის ბოლოსკენ 

ისევე იქნება «ჯვარ-

ცმული», როგორც იესო. ამ ფილმით იწყება მესიების 

თემა რეხვიაშვილის შემოქმედებაში და მის სხვა მრა-

ვალშრიან ფილმებში ერთ-ერთ შრედ აუცილებლად 

მოიაზრება ხოლმე. ნიკო პირველია უდიდესი ბორო-

ტების წინააღმდეგ ბრძოლაში ამიტომ, მის გაჩუმებას 

მაინც ახერხებენ ძლიერნი ამა ქვეყნისანი. თუმცა, არ 

უნდა დაგვავიწყდეს, რომ ეს მხოლოდ და მხოლოდ 

პირველი ეტაპია მღვიმიდან ამოსასვლელად. 

გზა შინისაკენ
რეხვიაშვილს ყველა მხატვრული ფილმის გადაღება 

საბჭოთა იდეოლოგიური წნეხის პირობებში მოუხდა. 

ცენზურის გამო არსებობდა გარვეული ხაზები, რო-

მელთა გადაკვეთაც მკაცრად იკრძალებოდა. რეჟი-

სორი თავადაც ამბობს ერთ-ერთ ინტერვიუში, რომ 

რაღაც ხაზების გადაკვეთას ადრეულ ფილმებში ნამ-

დვილად ერიდებოდა, რაც ფილმებს დაუსრულებელი 

ესკიზის სახეს აძლევდა. თავიდან უბრალოდ ასე გამო-

ვიდა, თუმცა შემდეგ უკვე ეს ესკიზურობა, მისი როგორც 

რეჟისორისა და ოპერატორის სტილის ნაწილად იქცა.

ფილმის გზა შინისაკენ მთავარი პერსონაჟი, ანთიმოზი 

დიდ და მნიშვნელოვან გზას გადის, როგორც პირდა-

პირი, ისე გადატანითი მნიშვნელობით. ეს არის საკუ-

თარი თავის შეცნობის გზა, რომელზეც უამრავი ადამიანი 

გვხვდება, თუმცა ბოლოს მაინც მარტონი აღმოვჩნდე-

ბით. ფილმის სიუჟეტი ასეთია: მშობლიური მიწიდან 

მტრის შემოსევებით განდევნილი სამხრეთ საქართვე-

ლოს მკვიდრნი სხვადასხვა ხერხით ცდილობენ შინ და-

ბრუნებას. მათ შორის არის ახალგაზრდა ანთიმოზიც, 

რომელსაც შინ დაბრუნებულს უცხო ენაზე მოსაუბრე 

ხალხი ხვდება. 

ვერ გაუგია თავი-

სიანების ასავა-

ლ-დასავალი და 

ისევ იმ ტყვეებით 

მოვაჭრე ხალხთან 

ხვდება, რომლებ-

საც ერთხელ უკვე 

გაექცა სხვისი სის-

ხლის ფასად. ფი-

ლმის სიუჟეტი აღ-

დგომის კვირაში 

ვითარდება. ტყეში 

გ ა ვ ა რ დ ნ ი ლ ი 

ტყვეებით მოვაჭ-

რეები, რომლებიც 

თავიანთსავე ქვე-

ყნის შვილებს მონებად ყიდიან თავს აჯერებენ, რომ კარგ 

საქმეს ემსახურებიან და მათი არ ყოფნის შემთხვევაში 

ეს ადამიანები ტყეში «ტყუილად» დაიკარგებოდნენ. 

ერთ ეპიზოდში გურამ ფირცხალავას პერსონაჟი ირო-

ნიულად ამბობს: «ვინც ამ ჯამში ლუკმას ჩააწობს იმან 

გამცეს მე.» ირონიულია, რომ მთავარი გამცემი ამბობს 

ამ სიტყვებს. მთელი ფილმის განმავლობაში მაყურე-

ბელს რჩება შთაბეჭდილება თითქოს სახარების ეკრა-

ნიზაციას უყურებს. აქაც გვყავს შეცნობის გზაზე მდგარი 

შეწირული პერსონაჟი, რომლის სიდიდესაც ხვდებიან 

ტყვეებით მოვაჭრეები და ძვირი ფასის დადებას უპირე-

ბენ კიდეც. საშა რეხვიაშვილი ოპერატორულ გამოცდი-

ლებას ამ ფილმშიც უბადლოდ იყენებს. ანთიმოზის უკან 

მდებარე აგურით ნაშენი თაღი ეკრანზე ისე ჩანს, თით-

ქოს ანთიმოზს შარავანდედი მოსავს. აქაც, როგორც 



75

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

XIX საუკუნის ქართულ ქრონიკაში, არ ჩანს მკაფიო 

სინათლე, თუმცა ნიკოს დაკარგვის შემდეგ დაძრული 

ხალხი, ამ ფილმში აგრძელებს გადაადგილებას, რაც 

ერთგვარ სამომავლო პერსპექტივას მაინც აჩენს.

საფეხური
საფეხური საშა რეხვიაშვილის პირველი ფერადი 

ფილმია. მასში აღწერილია «უძრაობის ეპოქა», რო-

მელშიც ადამიანები უკვე ყველაფერს შეეგუვნენ და 

ცვლილებებზე ფიქრიც კი ზედმეტად მიაჩნიათ. ფი-

ლმის სიუჟეტი რამდენიმე კონკრეტულ სივრცეში ვი-

თარდება, თუმცა ამ სივრცეებს საერთო ის აქვთ, რომ 

ყველა მათგანი მაყურებელს სულს უხუთავს, მსგავსად 

კაფკას პროცესის სასამართლოს ოთხებისა. კარი-

დან და ფანჯრიდან შემო-

სული სინათლე, რომელიც 

იმედს უნდა გვისახავდეს, 

რომ, იქნებ, აქედან მაინც 

გავიჭყიტოთ გარეთ, და-

ხურულია ან მათი გავლით 

მნიშვნელოვანი არაფერი 

მოჩანს. ამის მიუხედავად, 

გარე სამყაროზე ცნობები 

მაინც გვაქვს ოქმებიდან, 

ქვითრებიდან და გარედან 

შემოსული პერსონაჟების 

დიალოგებიდან, მაგრამ ეს 

იმას ნამდვილად არ ნიშ-

ნავს, რომ ეს უკანასკნელნი 

სინამდვილეა. ფილმის მთავარი პერსონაჟი, ალექსი, 

თითქოს ზემოთ ნახსენები ნიკოს და ანთიმოზის რე-

ინკარნაციაა, რომელსაც ისეთ პერიოდში მოუწია 

ცხოვრება, როცა გმირი აღარავის სჭირდება, უფრო 

ზუსტად კი, გმირის აღარავის სჯერა. პერსონაჟები მი-

დიან და მოდიან ალექსის ბინაში, მაგრამ ალექსი მათ-

თან სულიერ კავშირს ვერ გრძნობს. თავად ალექსი 

მთელ ამ ბიუროკრატიულ აბსურდში დიდ დროს ერთ 

წრეზე სიარულში ატარებს, მანამ სანამ ერთ დღეს არ 

გადაწყვეტს, რომ უძრაობიდან მოძრაობაში გადაე-

შვას. წინა ორ ფილმში დაძრული ხალხი, რომელიც 

«მღვიმიდან ამოვიდა», ამ ფილმში, თითქოს, უკან, 

მღვიმეში დაბრუნდა ჩრდილების საცქერლად. თუ-

მცა, ალექსი თავისი გადაწყვეტილებით, გაერიდოს 

ქალაქს, დგამს პირველ ნაბიჯს და ადის შემეცნების 

კიბის პირველ მნიშვნელოვან საფეხურზე, რომლი-

დანაც სხვა ბევრ სიკეთესთან ერთად შესაძლებელია 

განვლილი გზის ანალიზი. იგი აპირებს, რომ მასწა-

ვლებლად წავიდეს მთაში და ასწავლოს ადამიანებს 

ნამდვილი საგნების ჭვრეტა.

სამივე ფილმში მთავარი პერსონაჟები, რომლებიც 

აბსურდული ბოროტების ყინულის გასალღვობად 

საჭირო ძალასა და გამბედაობას იკრებენ, მარტონი 

არიან. რეხვიაშვილი მათ სტატიკური კამერით ყო-

ველთვის ცალკე გვაჩვენებს კადრში. ამ ხერხით რე-

ჟისორი, თითქოს, ცდილობს მათ სიდიადესა და მა-

რტოსულობას გაუსვას ხაზი. სუბიექტური კამერით 

ნაჩვენები მამუკა სალუქვაძის (ნიკო), ვახტანგ ფან-

ჩულიძისა (ანთიმოზი), და მერაბ ნინიძის (ალექსი) 

მეტყველი და სათნო სახეები იმედის სხივს ისვრიან 

ეკრანებიდან. 

საერთო ჯამში რეხვიაშვილის ფილმები ერთი შე-

ხედვით იმდენად 

აბსურდულია, რომ 

რთულია მათში რა-

იმე კონკრეტულის 

დანახვა. მისი სტი-

ლად ქცეული ესკი-

ზურობა ფილმებში 

უკიდეგანო გასაქანს 

აძლევს მაყურებელს 

მრავალგვარი ინტე-

რპრეტაცია მისცეს 

ფილმს. შეიძლება, 

რეხვიაშვილის ეს 

ფილმები ტიპური 

პოსტმოდერნული 

ნიმუშები არ იყოს, თუმცა მათში ნამდვილად იგრძნობა 

პოსტმოდერნული კინოს მცირე ჩანასახები: ბიბლი-

ური ინტერტექსტით, ფილმის მრავალშრიანობითა 

და აბსურდულობით. რამდენად უკიდეგანოც არ უნდა 

იყოს რეხვიაშვილის ფილმებში აბსურდის ზღვარი, 

მთავარი მაინც მცდელობაა, ოიდიპოსისეული მცდე-

ლობა, რომელიც დეტერმინირებულ ბედისწერას მა-

რტო ეჭიდება. მთელი აბსურდის ფილოსოფიაც ხომ 

ამაზეა, მცდელობებით ტკბობასა და პატარ-პატარა 

გამარჯვებებზე, რომლებიც საერთო ჯამში სიკვდილზე 

გამარჯვების ტოლფასია.



76

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე



77

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

„იცი მოხუცები ბავშვებს რატომ კბენენ? ხორცია, რომელიც ადამიანს აგიჟებს“  

(ბუზი, რეჟ: დევიდ კრონენბერგი 1986)

იდენტობის ძიების საკითხი სხეულის მეშვეობით ყველა ეპოქის ადამიანს ეხება. ამ თემისადმი ერთმანეთის-

გან განსხვავებული კულტურების მიდგომა მუდმივად იცვლებოდა ლიტერატურაში, კინოსა და ხელოვნების 

სხვადასხვა დარგში. ადამიანის როლს სოციუმში მნიშვნელოვნად განსაზღვრავს სხეული, რომელიც ზოგჯერ 

ზღუდავს, ზოგჯერ კი პრივილეგირებულს ხდის პიროვნებას, აფართოებს მის შესაძლებლობებს. იდენტობის 

ძიების გზები სხეულის გავლით თვალსაჩინოდ აირეკლა ბოდი ჰორორის ქვეჟანრმა, რომელიც მაყურებელს 

სთავაზობს ადამიანის სხეულის მრავალფეროვან ვიზუალურ ცვლილებებს: დაშლას, განადგურებას, შერწყმასა 

და აღდგენას. 

სხეულის მნიშვნელობა დღესაც არ კარგავს აქტუალურობას, როგორც მამრობითი, ისე მდედრობითი სქესის 

პერსონაჟებთან. როგორც წესი, ბოდი ჰორორში პერსონაჟი რეჟისორის მიერ კონსტრუირებულ დისტოპიურ 

და ჰალუცინაციურ გარემოში ეგზისტენციალურ კონფლიქტში ვარდება და საკუთარ თავთან ბრძოლას იწყებს. 

დღეს, ამაზე აქტიურად საუბრობს რეფლექსირებს ფემინისტური ბოდი ჰორორი.  ბიოლოგიური საშინელებათა 

ჟანრის ფილმებში პროტაგონისტთა ფსიქიკური გახლეჩილობა უკონტროლოს ხდის სხეულს. სხეული, როგორც 

სისტემა, კინოში ჩნდება მეტაფორად და აირეკლავს იდენტობის კრიზისში აღმოჩენილ განსხვავებული კულ-

ტურის, ეთნოსის, სქესის, სოციალური ფენისა თუ პროფესიის წარმომადგენელ პერსონაჟთა მდგომარეობებს.

თუ ადრეულ ეტაპზე ეს ქვეჟანრი მხოლოდ საშინელებათა კინოს მოყვარულებში იყო პოპულარული და აკა-

დემიური წრებიისთვის არც ისე მნიშვნელოვან კინოს წარმოადგენდა, ბოლო წლებში სხეულის საშინელებათა 

ფილმებმა კინოფესტივალებზე წამყვანი ადგილები დაიკავა, რაც აჩვენებს კინოხელოვნების უნარს — იყოს 

პლატფორმა რეფლექსიისთვის, რასაც ახდენს თავისი უნიკალური ენის სპეციფიკური, ვიზუალურად ძლიერი 

და გამომსახველობითი სტილით.

შესაბამისად, არსებობს საჭიროება, რომ გავაანალიზოთ ის ტენდენციები, რომლებიც დღეს არსებობს ბოდი 

ᲘᲓᲔᲜᲢᲝᲑᲘᲡ ᲫᲘᲔᲑᲐ ᲑᲝᲓᲘ ᲰᲝᲠᲝᲠᲘᲡ ᲟᲐᲜᲠᲨᲘ

მარია ვაჭარაძე



78

ჰორორის კინოში და დავინახოთ, თუ როგორ პრეზენტირებს ის სხეულს პერსონაჟების იდენტობის კრიზისისას. 

ბოდი ჰორორის კინოში პერსონაჟების იდენტობის კვლევისთვის მნიშვნელოვანია განვიხილოთ სხვადასხვა 

ავტორთა ტექსტები. მაგ: ინგლისელი კრიტიკოსის ჯონ ბერჯერის ხედვის გზები, ფრანგი ფილოსოფოსის, მიშელ 

ფუკოს „დისციპლინა და დასჯა, შეშლილობის ისტორია კლასიკურ ხანაში“, რომელშიც ის განიხილავს, რა მენტა-

ლური ცვლილებებს გადის ადამიანის ცნობიერება, რაც საშინელებათა ფილმების პერსონაჟთა მეტამორფოზისას 

კიდევ უფრო ფართო მასშტაბის დაკვირვების საშუალებას იძლევა. ჯოზეფ კემპბელის წიგნი, ათასსახოვანი გმირი, 

დამეხმარა უფრო ღრმად ჩავძიებოდი პერსონაჟთა ტრანსფორმაციის არქეტიპულ სახეებს. კაცი რეჟისორების 

მიერ კამერის საშუალებით მზერის ძალის სუბიექტურმა გამოყენებამ გავლენა ბოდი ჰორორის ფილმებზეც იქო-

ნია. ამაზე საუბრობს ინგლისელი ავანგარდისტი და თეორიტიკოსი, ლორა მალვი ესეში, ვიზუალური სიამოვნება 
და ნარატიული კინო, რომელშიც ავტორი პატრიარქალური კულტურის მიერ ჩამოყალიბებულ „კაცის მზერის“ ფე-

ნომენს განიხილავს.

ჰორორისა და კინოს თეორიაში ბარი კიტ გრანტი და კიდევ ოცი კრიტიკოსი იკვლევს გენდერს საშინელებათა 

ჟანრის ფილმებში. ისინი ამტკიცებენ, რომ ჰორორში სექსუალური განსხვავებულობის მიერ გამოწვეული შფოთვა 

სწორედ რომ გენდერშია ფესვგადგმული. წიგნი იწყება ლინდა უილიამსის, კეროლ კლევერისა და ბარბარა კრი-

დის თეორიებით. შემდგომ კი გრძელდება ჟანრის ისტორიის კვლევით, დაწყებული კლასიკური კინგ კონგით, 

ფრანკენშტეინის პატარძლით, დამთავრებული უფრო ბოლოდროინდელი ფატალური მიზიდულობით და ბრემ 

სტოკერის დრაკულათი. 



79

ამ კვლევაში განხილულია ბოდი ჰორორის მნიშვნელოვანი ფიგურების — დევიდ კრონენბერგის, დარიო არჯე-

ნტოს და ჯორჯ რომეროს ნამუშევრები,  რომლებშიც აქცენტი კეთდება გენდერის მნიშვნელობაზე საშინელებათა 

ჟანრში. აქ, პერსონაჟთა ფიზიკური სხეულები იდენტობის ძიებისას მეტამორფოზას განიცდიან ტექნოლოგიებთან, 

მწერებთან და ტრანსცენდენტურ არსებებთან შერწყმით.

ბუნებრივმა კანონზომიერებამ თუ კულტურულმა ბიძგებმა განაპირობა ვიზუალურ ხელოვნებაში კაცისა და ქალის 

მზერის განცალკევება.

ვფიქრობ, სწორედ „მზერის ძალამ“, რომელიც სამყაროს სუბიექტური აღქმის საშუალებას იძლევა, შექმნა კინოს 

ქვეჟანრი —  ბოდი-ჰორორი, რომელშიც პერსონაჟს, რეჟისორსა და მათ მიღმა  დამკვირვებელს, ანუ მაყურებელს 

შორის კონტაქტით იქმნება იდენტობის პოლიტიკა.

მზერის თავისებურებასა და მის სიმბოლურ მნიშვნელობაზე მიუთითებს სხვადასხვა ავტორი საკუთარ ნაშრო-

მებში,  როგორიცაა: ლორა მალვის ვიზუალური სიამოვნება და ნარატიული კინემატოგრაფი1, ჯონ ბერჯერის ხედ-
ვის გზები2, მიშელ ფუკოს დისციპლინა და დასჯა3 ფრანგი ფსიქოანალიტიკოსი ჟაკ ლაკანი4 მზერას არაცნობიერ 

სურვილებთან აკავშირებს. ფემინისტური კინოს თეორიული დისკურსი დიდი ხანია აკვირდება და იკვლევს „მა-

მაკაცი დამკვირვებლის“ საშუალებით ქალის ობიექტივიზაციას ეკრანზე. ლორა მალვი იყენებს ტერმინს „კაცის 

მზერა“, რომელშიც ცალკეულ ნაწილებად აღბეჭდილი ქალის სხეული კამერის კონტროლის ქვეშ ექცევა. 

ბოდი ჰორორის კინო „მზერის ფენომენს“ აიღებს და გარედან შიგნით მიმართავს, საიდანაც იწყება პერსონაჟის 

ცვლილება. მართალია, თანამედროვე თეორიები სულ უფრო ინტენსიურად განიხილავენ ე. წ. ფემინისტურ ბო-

დი-ჰორორს ქალის სხეულზე და მის სექსუალურ გამოცდილებაზე ფოკუსირებით, მაგრამ ვფიქრობ, რომ ბოდი 

ჰორორი არის ქვეჟანრი, რომელშიც გენდერული განსხავება ქრება, რადგან  მას აინტერესებს პერსონაჟი ცვლი-

ლებების დინებაში, როცა რეჟისორი საგანგებო გადაწყვეტილებით მთავარ გმირს უქმნის ისეთ გარემოს, სადაც 

მისი უკვე არსებული, გამყარებული „მე-კონცეფციის“ მსხვრევა ხდება.

ბოდი-ჰორორის ფილმებში პერსონაჟი უკვე იმ ეტაპზეა, როცა მას მთლიანად ინსტინქტი მართავს, დამაზიანებ-

ლად იმპულსურ ნაბიჯებს დგამს და მიიწევს თვითდესტრუქციისკენ. აქ, ერთადერთ არჩევანს აკეთებს სხეულის 

ენა, რომელიც პერსონაჟის არაცნობიერი სურვილების მატარებელი და ფინალში, საბოლოოდ, განმახორციელე-

ბელია.

ტერმინი - ბოდი ჰორორი პირველად გამოიყენა ფილიპ ბროფიმ 1983 წლის სტატიაში, საშინელება — თანამე-
დროვე ბოდი ჰორორის ტექსტუალობა5. 

სხეული-საშინელება — მან ეს ტერმინი შემოიღო, რათა აღეწერა თანამედროვე საშინელებათა ფილმების ოქროს 

ხანაში ჰორორის ახალი ქვეჟანრი. თუმცა, ეკრანზე, ისევე, როგორც ლიტერატურასა და ხელოვნების სხვა და-

1 Laura Mulvey. Visual Pleasure and Narrative Cinema. 1975;
2 John Burger. Ways of Seeing. 1972;
3 https://www.scribd.com/document/487337162/%E1%83%9B%E1%83%98%E1%83%A8%E1%83%94%E1%83%9A-%E1%83
%A4%E1%83%A3%E1%83%99%E1%83%9D-%E1%83%96%E1%83%94%E1%83%93%E1%83%90%E1%83%9B%E1%83%AE%E1
%83%94%E1%83%93%E1%83%95%E1%83%94%E1%83%9A%E1%83%9D%E1%83%91%E1%83%90-%E1%83%93%E1%83%90-
%E1%83%93%E1%83%90%E1%83%A1%E1%83%AF%E1%83%90
4 https://en.wikipedia.org/wiki/Jacques_Lacan
5 https://www.philipbrophy.com/projects/chapters/horrality/chapter.html;



80

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რგებში, ბოდი ჰორორისეული ენობრივი მხატვრული გამოსახულება თავიდანვე არსებობდა. დროთა განმავლო-

ბაში კი, მისი კონსტრუირება მოხდა ჟანრობრივად. ამას აღნიშნავს კინორეჟისორი სტიუარტ გორდონიც და ამ-

ბობს, რომ ბოდი ჰორორის ეკრანზე ადაპტაციამდეც არსებობდა ეს მხატვრული ფენომენი ლიტერატურაში. ამის 

მაგალითია, მერი შელის ფრანკენშტეინი (1818), რობერტ ლუის სტივენსონის დოქტორ ჯეკილი და მისტერ ჰაიდი 

(1886), ბრემ სტოკერის დრაკულა (1897). მოგვიანებით, ამ ნაწარმოებების ეკრანიზაციამ, ლიტერატურის მსგავსად, 

დიდი პოპულარობა მოიპოვა. გოთური საშინელებათა ჟანრის ტექსტების ცნობადობამ მე-19 საუკუნეში დაბადა 

სამეცნიერო ფანტასტიკის ლიტერატურული ფორმა და ასევე ბოდი ჰორორის ნაწარმოებების ქვეჟანრი.6

ხავიერ ალდანა რეი თავის წიგნში „თანამედროვე ბოდი ჰორორი“7 წერს ბოდი ჰორორის წარმოშობაზე და აღ-

ნიშნავს, რომ გოთიკური ლიტერატურის პოპულარული თემები, როგორიცაა ადამიანის იდენტობის კრიზისი, სტა-

ბილური მდგომარეობის დაკარგვის შიში, ზიზღი განსხვავებული სხეულების მიმართ და ა. შ., იქცა ბოდი ჰორორის 

მთავარ სახასიათო ნიშნებად. ბიოლოგიურ საშინელებათა ფილმებში ღრმად გამჯდარი შიშები უნივერსალურია. 

ისინი ყველგან და ყოველი დროის კულტურაში იჩენს თავს. ადამიანის ურთიერთობა გარე სამყაროსთან ყოველ-

თვის იდგა შფოთვანარევ ეჭვებზე და ეს გავლენას ახდენდა ხელოვნებაზე.

სქესობრივი დისკრიმინაცია, მიზოგინია, ფსიქოლოგიური თუ ფიზიკური ძალადობა განაპირობებს სხეულის საში-

ნელებათა კინოს ფართო სპექტრს. მისთვის დამახასიათებელია ადამიანის სხეულის განადგურების პირდაპირი 

ჩვენება ან  გარდაქმნა სხვადასხვა ტექნოლოგიური მანქანების საშუალებით, კავშირი უსულო საგნებთან და მათი 

მეშვეობით ტრანსფორმირება; ასევე, ყოფითი ცხოვრებიდან გროტესკული გამომსასხველობითი კადრები: ჭამის 

და სხვა ქცევების გადაჭარბებული მანერიზაცია. ბოდი-ჰორორში ხშირად თავს იჩენს სხეულზე ზეწოლით საკუ-

თარი პიროვნებისთვის „გამარჯვებულის“ როლის მინიჭება/მორგება და ამ როლით დამკვიდრების ტენედენციები. 

(არონოვსკი, შავი გედი; ფინჩერი, მებრძოლთა კლუბი).

6	  Barry Keith Grant. The Dread of Difference. Gender and The Horror Film. University of Texas Press, Austin. 1996;
7	  Xavier Aldana Reyes. Contemporary Body Horror Cambridge University Press. 2024;



81

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ბოდი ჰორორი ფართო სპექტრს მოიცავს კინოხელოვნებაში. მისი გავლენიანობა სწორედ ამაშია, რომ ის სცდება 

სხეულის საზღვრებს და უკავშირდება სოციალურ ნორმებსა და ტაბუებს, ეხება სიწმინდისა და ბიწიერების იდეე-

ებს, დეგენერაციასა და აღდგენას. ხავიერ ალდანა თავის წიგნში, ბოდი ჰორორზე საუბრისას, კინო ანალიზისთვის 

იშველიებს ალფრედ ჰიჩკოკის ფილმს ფსიქო (1960), რომელშიც ნორმან ბეიტსი, როგორც დედის ალტერ-ეგო, ისე 

იქცევა. მერიონი სამსახურიდან ფულს იპარავს, გარბის და ღამეს ათევს ბეიტსების მოტელში, საიდანაც იწყება 

შემაშფოთებელი ისტორია. დანაშაულის მტკიცებულების გაქრობის მიზნით, ნორმან ბეიტსი მარიონ კრეინის გვამს 

გამოათრევს აბაზანიდან, მანქანაში ჩადებს, ტყეში წაიღებს და იქ ჩაძირავს ჭაობიან ადგილას. როგორც ირკვევა,  

ნორმან ბეიტსი სახლში ინახავს დედამისის გვამს, რომლის სხეული ტაქსიდერმირების შედეგად არის შემონა-

ხული. ეს პროცედურა ანუ ტაქსიდერმირება ნიშნავს მკვდარი სხეულისთვის ისეთი სახის მიცემას, თითქოს სოცო-

ცხლის იერსახე აქვს. ტაქსიდრემაციას უკეთებენ ცხოველებს ფიტულების გასაკეთებლად, წმენდენ ან კანს აცლიან 

და შემდგომ სპეციალური მასალით ავსებენ. დაკრძალვის ასეთი აქტი ადამიანის გვამს ფაუნის სამყაროსთან აკა-

ვშირებს და არღვევს დაკრძალვის სტანდარტულად დამკვიდრებულ ტრადიციას, მათ შორის, საზოგადოებაში მი-

ღებულ მორალურ ნორმებს, სადაც გარდაცვლილის გაცილებისთვის არც სახალხო ცერემონია ტარდება, არც მისი 

დატირება ხდება, როგორც დასავლური კულტურისთვისაა მიღებული, არამედ მთლიანად ეწინააღმდეგება მის 

ფუნდამენტურ ნორმებს: გვამის გაცილება ხდება უტყვად, ბუნების წიაღში. შეიძლება ითქვას, რომ ბოდი ჰორორი 

განსაზღვრული კულტურული ნორმების რღვევას იწყებს ფიზიკური სხეულის საშუალებით და ახდენს ფსიქოლო-

გიურ ტერორს, როგორც თავად პერსონაჟის, ისე მის გარშემო არსებული გარემოსი. 

ფსიქოში ნორმანი დედის გვამს ესაუბრება და მასთან ერთად ცხოვრობს. ფსიქოანალიზის ჭრილში რომ განვიხი-

ლოთ შვილის ქცევა, ოიდიპოსის კომპლექსთან მივდივართ. ბოდი ჰორორში დამორჩილება და კონტროლის უკი-

დურესი ფორმა უპირისპირდება  განდევნის ტოტალურ სურვილს. ფსიქოანალიზის მიხედვით, აქ საქმე გვაქვს დე-

დის ფიგურისადმი მიჯაჭვულობასთან, რომლისგან შინაგან ემოციურ ჩახსნას ვერ ახერხებს ნორმან ბეიტსი. თან 

სიკვდილი და თან მუდმივი კავშირი, მასთან საუბარი, არღვევს ურთირთობის განსაზღვრულ კანონებს მკვდრებსა 

და ცოცხლებს შორის, სადაც მკვდრები არ უნდა ლაპარაკობდნენ.

აქ, დასავლური კულტურა ცდება მის მიერ ჩამოყალიბებულ კლიშეებს და სადღაც, დროის მიღმა, პირველყოფილი 

საზოგადოების ტრადიცებთან კავშირდება. ხდება კულტურული ტაბუების რღვევა და, რაც ყველაზე ნიშანდობლი-

ვია — საზღვრის რღვევა სიკვდილსა და სიცოცხლეს შორის, რაც ჩემი აზრით, ბოდი ჰორორის ფილმებში წარმო-

ადგენს მთავარ ნიშას და ქმნის ქვეჟანრის განსაკუთრებულობას. ამ საკითხს მოგვიანებით განვიხილავ ქალი და 

კაცი პერსონაჟების მაგალითზე, რომლებიც ზღვარზე დგანან, ეჯახებიან სხვადასხვა, მაგრამ არა უცხო, არამედ 

მათთვის დამახასიათებელ იდენტობებს.8

ჰალბერსტამის თანახმად, სხეულზე, როგორც შიშის ტრაექტორიაზე ფოკუსირებით სწორედ ადამიანები აშინე-

ბენ ადამიანებს, შიში ლანდშაფტად იშლება და გვევლინება, როგორც „ნაწიბურიანი კანი“.9 კინომკვლევარი ლი-

ნდა უილიამსის თანახმად, ბოდი ჰორორი მიეკუთვნება „გადაჭარბების ჟანრების“ 10 იმ ფორმას, რომელშიც თავს 

იყრის მელოდრამაც და პორნოგრაფიაც. აქ, სხეული ხშირად გადაჭარბებული სიხშირით ან გამომსახველობით 

არის ნაჩვენები, ახლო ფოკუსით ხშირად ისინი უხამსია ან ვულგარული. უილიამსი ხაზს უსვამს, რომ სხეულები ამ 

სამივე მიმდინარეობის ფილმებში გვიჩვენებენ იმ მოვლენებს, რომლებიც ემართება სხეულს შიგნით თუ გარეთ. 

იქნება ეს მისი ფორმალური თუ ფუნქციური ცვლილებების განცდა, სიამოვნება, ტკივილი თუ „გამოთავისუფლე-

ბის“ სხვადასხვა აქტები: ტირილი, სისხლდენა თუ სხვ.

ლინდა უილიამსი ტექსტში  გენდერი, ჟანრი, და გადაჭარბება —წერს კლასიკური ნარატიული კინოს მახასიათებ-

ლებზე, რომლებიც ვლინდება მიზანდასახულ ხაზოვან ნარატივში, რაც ერთი პროტაგონისტის სურვილით გან-

8	  Xavier Aldana Reyes. „Contemporary Body Horror“. Cambridge University Press. 2024. 1-3
9	  https://www.stephgraves.net/blog/sutured-beasts-mermaid-disco-horror-in-the-lure?utm_source=
10	  Linda Williams. Film Bodies: Gender, Genre, Excess. University of California Press.  2010. November.  3



82

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

პირობებული ეფექტური ქმედებებით არის დატვირთული. ესაა ის, რასაც გავლენიანი კინოს მკვლევრები დევიდ 

ბორდუელი და ჯანეტ საიჯერი უწოდებენ კლასიკურ ჰოლივიდურ კინოს, რომელშიც რიკ ალტმანის მოსაზრებით, 

ადგილი არ აქვს ექსცესებს. ალტმანი აღნიშნავს, რომ ექსცესია, შეიძლება თავად იყოს ორგანიზებული, როგორც 

სისტემა. ექსცესიის ამ სისტემის ქვეშ ექცევა კულტურის შეფასებით ქვემოთ მდგომი ჟანრები: პორნოგრაფია და 

მასზე კიდევ უფრო ქვემოთ, ჰორორი.

ლინდა უილიამსი ავითარებს იდეას, რომ ზოგადად, სხეულის ჟანრებს აერთიანებს მნიშვნელოვანი მახასიათე-

ბელი, რასაც შეიძლება ვუწოდოთ „ექსტაზის ფორმა“. კლასიკური გაგებით, ბერძნული სიტყვის მნიშვნელობა ითა-

რგმნება, როგორც „საკუთარი თავიდან გასვლა“, რაც ერთგვარ სიგიჟესთან, თავდავიწყებასთან არის დაკავშირე-

ბული. უფრო თანამედროვე განმარტებით, მიუთითებს აღტაცებაზე, გაოგნებაზე, აღგზნებადობზე. 

უილიამსის თქმით, ექსცესურ ჟანრებში, როგორიცაა მელოდრამა, პორნოგრაფია და ბოდი ჰორორი, გადაჭარბე-

ბული შიშის, სევდის ან სექსუალური სიამოვნების დროს ხდება ემოციის სხეულიდან უკონტროლო გასვლა, რაც 

სპაზმის ან კრუნჩხვის სახით ვლინდება11. ბოდი ჰორორში სხეული ქმნის  კოდირებულ ენას. სხეული, როგორც 

ქვეცნობიერი პროგრამა, შეუცნობელი და შეუსწავლელი ფორმულები, რომლებიც ნელ-ნელა საკუთარი მდგომა-

რეობის გაშლას და ამოხსნას იწყებენ. სხეული  საკუთარ თავზე ინტენსიურად იღებს შიშს, რისხვას, ბრაზს, სევდას 

და სიხარულს და, როცა მძაფრი განცდების ადგილი აღარ რჩება, იწყება ფიზიკური რღვევა. 

ფიზიკურ სხეულზე კონცენტრირება დასავლური კულტურისთვის იდენტობის ფორმირების განმსაზღვრელია. ანტი-

კური ინიციაციის პროცესში, რომელიც პატარა ბიჭის ზრდასრულობაში გადასვლას რიტუალურად აღნიშნავდა, 

მთავარი ტრანსფორმაცია სხეულის საშუალებით ხდებოდა. ლამაზი მზეჭაბუკი, რომელიც სილამაზის ეტალონი 

იყო, ანდროგინულ საწყისებთან კავშირდებოდა — იდეალური, ძლიერი ნაკვთები, ამავდროულად, შერწყმული 

იყო ფემინურ სინაზესთან. ეს იყო ლამაზი ჭაბუკის ჰომოერეტიკული კონცეფცია.12 ქრისტიანულმა მსოფლმხედ-

ველობამ ანთროპოცენტრიზმის კონცეფცია თეოცენტრიზმით შეცვალა, რომელშიც თავისთავად ჩამოქვეითდა 

აპოლონური ფორმების მამაკაცის ცნება. სულიერი საწყისის წინ წამოწევამ და რელიგიურმა დოგმატიკამ სხეუ-

ლის დემონიზაცია მოახდინა. შესაბამისად, ტაბუირებული იყო სხეულის აღქმა, ხოლო შუა საუკუნეებში სიშიშვლის 

გამოსახვა ცოდვით დაცემას ნიშნავდა. უკვე მე-14 საუკუნიდან კი ანტიკური მემკვიდრეობა აღორძინდება და რე-

ნესანსულ კულტურაში ანტიკური სხეულის იდეალის დაბრუნება იწყება. ამავე პერიოდში სხეულის შესწავლა მეც-

ნიერულადაც ხდება და შიშველი სხეულების გამოფენა საზოგადო ადგილებში უკვე დასაშვებია. ამის მაგალითია, 

მიქელანჯელოს დავითი ფლორენციაში, რომლის დადგმაც საჯარო ადგილას პაპის ინიციატივით მოხდა.13

არქაულ საზოგადოებებში ადამიანები თავის იდენტობას უკავშირებდნენ კოლექტივს. ინდივიდი საკუთარ აღქმას 

ერთობიდან იწყებდა: ანტიკურმა ფილოსოფიამ უკვე დაიწყო ადამიანის თვითიდენტიფიკაციაზე ფიქრი. მანამდე 

თუ იდენტობას განსაზღვრავდა გეოგრაფია, საქმიანობა, რელიგია, გვარ-ტომი, შემდგომ გაჩნდა ცნობილი სოკ-

რატესეული ფრაზა — „მე ვიცი, რომ არაფერი არ ვიცი“ — რომელიც არა მხოლოდ სამყაროს, არამედ საკუთარი 

თავის მუდმივი შემეცნების საკითხადაც შეიძლება მივიჩნიოთ. ადამიანმა ამ მსჯელობაში ამოიკითხა „შეიცან 

თავი შენი“ და დაიწყო თვითშემეცნება. ანტიკურ ეპოქაში სულიერი აღზრდა სწორედ იდენტობების აღმოჩენას 

გულისხმობდა, რაც მხოლოდ ელიტარული საზოგადოებისთვის იყო ხელმისაწვდომი. როცა ადამიანმა საკუთარ 

თავში ძიება დაიწყო, გარდა ნაცნობი საკუთარი „სახისა“, მიადგა დაფარულს, რასაც „ბნელი“ შეიძლება ეწოდოს, 

იმ გაგებით, რომ მისი დანახვა მხოლოდ გარკვეულ, არა ყოფით, ერთგვარი ტრანსის ან სხვა განსაკუთრებულ სი-

ტუაციებში საკუთარი თავის ჩაგდებით ან პროცესში ხელახალი „მეს“ აღმოჩენითაა შესაძლებელი. ეს ყველაფერი 

11	  Linda Williams. Film Bodies: Gender, Genre, Excess. University of California Press.  2010. November.  4
12	  https://www.metmuseum.org/toah/hd/anat/hd_anat.htm
13	 https://depts.washington.edu/hrome/Authors/heberj/AncientInflucesonRenaissanceArt/pub_zbarticle_view_print-
able.html



83

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

შუა საუკუნეებში ერეტიკული ფორმებით გამოვლინდა, რაზეც მისტიციზმმა დიდი გავლენა იქონია.

 

იდენტობის აღმოჩენა თვითგამოხატვით ხდება, რასაც მოჰყვება იდენტობის კრიზისი და მე-20 საუკუნეში  დგება 

იდენტობის კრიზისის ხანგრძლივი ერა.  როგორც ადამიანი გადის ასაკობრივ ცვლილებებს, ასევე ვითარდება 

კაცობრიობის ისტორიაც, თუმცა ადამიანის თავისუფალი ნება ხშირად ჩამორჩება ან უსწრებს ცივილიზაციის 

განვითარების საერთო რიტმს ან მისი გარდაქმნა დევიაციურ სახე-ცვლილებებს იღებს.

მეოცე საუკუნეში სხეულისა და იდენტობის კავშირზე საუბარი დაიწყეს ისეთმა მოაზროვნეებმა, როგორებიც 

იყვნენ: მიშელ ფუკო, რომელიც საუბრობს როგორ ხდება სხეული კონტროლის საგანი და იყენებს ტერმინს 

„დამორჩილებული სხეული“14; ჟან ბოდრიარისთვის სხეული “კაპიტალია“, რომლის მართვაც შეუძლია ადა-

მიანს; ჯუდით ბატლერისთვის სხეული სოციალური და კულტურული გავლენის პროდუქტია, მისთვის გენდერი 

ფიქსირებული იდენტობა არ არის15. პოსტმოდერნისტებთან და ფემინისტებთან საკითხი დადგა სხეულის ცვლი-

ლებაზე სოციალური ნორმებიდან გამომდინარე.

ჰალბერსტამის ტერმინი „ნაწიბურებიანი კანი“, რომელსაც ბოდი ჰორორი ერთ-ერთ ვიზუალურ ნიშნად იყე-

ნებს, ზუსტად ასახავს ამ ცვლილებებს, რომელსაც ადამიანი ვერ ახორციელებს სრულიად და წარსული „მე“-ე-

ბის გადმონაშთების მატარებელი ხდება. კინო წინასწარმეტყველური ხელოვნებაა. რეჟისორები გამტარები 

არიან ეპოქალური ცვლილებებისა და საზოგადოებაში დატრიალებული  გარდაუვალი მოვლენებისა. ჯერ კი-

დევ 1970-ანი წლების ბოდი ჰორორის ანიმეები: სატოში კონის იდეალური მწუხარება (1997) და პაპრიკა (2006), 

მამორო ოშის მოჩვენება ნიჟარაში (1997), რომლებიც საბავშვო ჟანრად მიიჩნეოდა, ისეთ კითხვებს აჩენდა, 

როგორებიცაა: რად აღვიქვამ ჩემს სხეულს? რას განიცდის სხეული პიროვნების ფსიქიკური ცვლილებებისას? 

რა კავშირშია სხეული და ფსიქიკა ერთმანეთთან? 

იდენტობის ძიებისას სოციალური თუ კულტურული ტაბუების რღვევამ გამოიწვია სხეულის, როგორც ერთი 

მხრივ შემზღუდველი და მეორე მხრივ, ძალაუფლების განხმორციელებელი კუთვნილების გადალახვის სუ-

რვილი, რაც ბოდი ჰორორში სხეულის საზღვრების განადგურებით აისახება. მაგ. ფრანგი ფილოსოფოსი ჟორჟ 

ბატაი იკვლევდა სხეულის სიკვდილთან ურთიერთობას და მის ტრანსგრესიულ ასპექტებს განიხილავდა.

იდენტობის ძიებისას სხეულის გადალახვაზე აქტიურად განხორციელებული ზეწოლა ხშირად სხეულის გაუ-

ფასურებამდე მიდის. ახალი რელიგიური თეორიული სკოლების გამოჩენამ 70-80-იან წლებში, როგორიც იყო 

მოძრაობა „new age“ („ახალი ერა“) გამოიწვია ნეგატიურად ექსტრემისტული დამოკიდებულებების გაჩენა ფა-

ნატიკოსებში. მათი კონცეფცია — მე ჩემი სხეული არ ვარ — რომ ადამიანში, მატერიის გარდა, ღვთაებრივი 

შემოქმედებითი საწყისიც არსებობს, სხეულის დასაკნინებლად და  განადგურებად იქნა აღქმული.

ბოდი ჰორორი რაღაც ეტაპზე დიდხანს რჩებოდა უცხოდ, მიუღებლად ან უინეტერესოდ, თუმცა დღეს ვხედავთ, 

რომ ამ ფილმებში მძაფრად ასახული გროტესკული სურათი ჩვენი რეალობა ხდება. აქამდე მითოლოგია თუ 

ზღაპრებად ისწავლებოდა, ნელ-ნელა მისი დამკვიდრება ფსიქიატრიაში ხდება. ამას ხელი შეუწყო იუნგის 

მიერ არქეტიპების სისტემის შემუშავებამ. ჰერმეტიზმის16 შემქმნელი ჰერმეს ტრისმეგისტროსის ტექსტი სა-

უბრობს „სრულ ადამიანზე“ — მასზე, ვინც საკუთარ თავში აერთიანებს ყოველგვარ საწყისს და ქმნის მთლი-

ანობას (იყენებს ინგლისურ ტერმინს wholeness და არა Perfect, რომელიც ერთ საკითხში იდეალურად მყოფ 

14	  https://plato.stanford.edu/entries/foucault/
15	  Judith Butler. Bodies That Matter.
16	  ჰერმეტიზმი — ფილოსოფიური და რელიგიური ტრადიცია, რომელიც აერთიანებს ბერძნული 
ღმერთის ჰერმესისა და ეგვიპტური ღმერთის თოტის ელემენტებს.



84

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

ადამიანს ნიშნავს).  კინოსამყარო უსწრებდა და უსწრებს არსებულ მოვლენებს და ისეთ ცვლილებებს გვთავაზობს 

ეკრანებზე, რომლებსაც დროთა განმავლობაში ეჯახება კაცობრიობა. (მაგ. ალექს გარლანდის, ექს რობოტი, 2014; 

სპაიკ ჯონსის ის, 2013). 

საზოგადოებაში მყარად გამჯდარი როლები და წარმოდგენები ბადებს თვითძალადობას სურვილს სრულყოფი-

ლების მისაღწევად და „საკუთარ თავზე გვამად“ აქცევს პერსონაჟს. ჩნდება კითხვა: სად გადის ზღვარი ფიზიკურ 

ხრწნასა და მეტამორფოზას შორის? როდის ხდება ცვლილება განადგურების და როდის გარდაქმნის „მომასწა-

ვლებელი? რატომ ხდება ტკივილი ტრანსფორმაციის მაუწყებელი და არის თუ არა ის საბოლოო სიგნალი ამ პრო-

ცესში?

სუბსტანციაში (2024) ელიზაბეტი ხრწნას განიცდის ფიზიკურად, მაგრამ ახალი „მეს“ დაბადებას ვერ ეწინააღმდე-

გება. იგი ამ პროცესშიც უკონტროლოა, ილუზიაში ექცევა და აქაც თავისი ფანტაზიის ნაყოფს ბადებს. ის მეტა-

მორფოზას გადის, მაგრამ ანომალიურს, რასაც რეჟისორი მონსტრისებული ქმნილებით გვანახებს. ძალადობრივი, 

„თვითობას“ მოშორებული ტრანსფორმაცია სხვა მატერიალურ განსხეულებას იღებს პერსონაჟის გარდაქმნის 

პროცესში. 

როდესაც ტრანსფორმაცია მიღებულია, როგორც  ზრდის შესაძლებლობა, ადამიანი ტკივილს ახალ ღირებულებად 

გარდაქმნის. შინაგანი სამყარო მთელი თავისი ჭეშმარიტებით გადმოიღვრება ახალ შესაძლებლობად და ხელა-

ხლა იშვება. ხოლო ფიზიკური ტრანსფორმაცია, უფრო სწორად სხეულის ნაწილებად დაშლა, ფუჭი მეტამორფო-

ზაა. ესაა დეგრადაცია შინაარსის გააზრების გარეშე. იქ, სადაც ახალი ფორმა ტანჯვის მიღმა  განიცდება ნამდვილი 

დაბადება ხდება.

ბოდი ჰორორში გამოყენებული სიმბოლიზმი, მეტაფორები და მაგიური ელემენტები მისტიკურ საბურველში ახვევს 



85

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

კინოსამყაროს და ხელოვნების ემანაციას ახდენს მაყურებელში. ბოდი-ჰორორში შეშლილი, სასოწარკვეთილი, 

ტანჯული, თვითდესტრუქციული ქალი პერსონაჟები ძალიან აქტუალურია. შეშლილი ქალის არქეტიპები გვხდება 

კალის, მედუზა გორგონას, ლილითის სახით, რომელთა გარდასახვის პროცესში ისინი შეპყრობილი დემონური 

ძალის გა-

ნ მ ს ა ხ ი ე -

რებლები 

ხ დ ე ბ ი ა ნ 

და ასე 

მ კ ვ ი დ -

რ დ ე ბ ი ა ნ 

ი ს ტ ო რ ი -

აში.

ვედურ მი-

თ ო ლ ო -

გიაში კი 

ვხვდებით 

ქალის ფი-

ზიკური თვითშეწირვის რიტუალს, სადაც სატი თავს იწვავს ცეცხლში. მისმა მამამ, მეფე დაქშამ მოაწყო დიდი იაგია17 

და შივა (სატის სიყვარული) არ მიიწვია. სატი, რომელსაც შივასთან შერწყმა სურდა, თავს წირავს საკუთარი ღირსე-

ბისთვის. შივას შეურაცხჰყოფისთვის მისი ტკივილი ღირსებად იქცევა და სხეულებრივად ეწირება, რათა შემდგომ აღ-

დგეს პარვატად — დედა-ღვთაებად და კვლავ შივას პარტნიორად. მან შემოქმედებითი ენერგია (შაქტი) არ მიმოფანტა, 

არამედ საკუთარი თავისკენ მიმართა და დაბადა ახალი „მე“. ის განიცდის უარყოფას, ტკივილს, ბრაზს, განრისხებას, 

უარს ამ-

ბობს შუ-

რისძიებაზე 

და კვლავ 

ს რ უ ლ ყ ო -

ფილი ბრუ-

ნდება.

ჯოზეფ კე-

მპბელი სა-

ი ნ ტ ე რ ე ს ო 

აქცენტებს 

სვამს გმი-

რის მიერ 

ინიციაციე-

ბის მიღების გზაზე. ის იშველიებს უპანაშიდებს18, ისლამ მისტიკოსთა ნაწერებს და აღნიშავს, რომ ღმერთი და 

ადამიანი ერთმანეთში მონაცვლეობენ სამყაროს შემეცნების გზაზე, სადაც ერთი შეიცნობს მეორეს ძალას. ის აღ-

ნიშავს: „ადამიანები განვკარგავთ მოკვდავ სხეულს, რომელიც საკუთარ თავში დამანგრეველ ძალას ატარებს. 

მისთვის სიკვდილი დასასრული არ არის. ახალი ცხოვრება, ხელახლა დაბადება, შესაძლოა, სრულიად ახალ სხე-

ულში განხორციელდეს. ესაა საიდუმლო ცოდნა არსებობის შესახებ. ჩვენ მხოლოდ ერთ სხეულში კი არ ვცხო-

ვრობთ (ლანა და ლილი ლაჩოვსკების და რომ ტაიკვერის ღრუბლების ატლასი, 2012; ინუ ბაეკისა ვერნერ დუ 

17	  იაგია — ვედურ მითოლოგიაში წმინდა მსხვერპლშეწირვა და გათავისუფლება ეგოსგან;
18	  ჯოზეფ კემპბელი. ათას სახოვანი გმირი. გამომცემლობა პალიტრა L. 2024;



86

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

პლესის მერვე გრძნობა 2023), არამედ სამყაროში არსებულ თითოეულ მათგანს, ვამთლიანებთ. აი, ეს არის ბოდ-

ჰისატვას უნივერსალური ბუნება. სადაც მამის სახე-ხატი და დედის საშვილოსნოს ფუნქცია ერთმანეთის მსგავსია 

და აქედან ხდება ხელახალი დაბადება — „საკუთარ თავს განვეშორე, როგორც გველი პერანგს. უკან მოვიხედე. 

ახლა აღმოვაჩინე, რომ სიყვარული, შეყვარებული ადამიანი და თავად სიყვარულის ობიექტი ერთი ყოფილა. ეს 

ყველაფერი ამ სამყაროში საერთო იდეის გამთლიანებას ემსახურება“.19

სენეკას ტრაგედიაში „მედეა“20 ამბობს — „ღმერთებს შევერკინები და სამყაროს შევძრავ“. ის ღალატობს საკუთარ 

ოჯახს, კლავს ძმას, (სისხლის ღალატი). ღალატობს საკუთარ სამშობლოს, (სახლის, საყრდენი მიწის განადგურება, 

ფესვების მოსპობა) და წამლავს იასონის ახალ მეუღლეს. კლავს შვილებს — სიყვარულის ნაყოფს. მედეა სიყვარუ-

ლის სახელით გადის (განწმენდის გზა) განადგურების ბილიკებს და საბოლოო ჯამში ყველასა და ყველაფერში და-

კარგავს საკუთარ თავს. მისი ტანჯვა (ტანჯვა-განცალკევება, სიყვარულის ნაკლებობა, ანუ მთლიანობის რღვევა) 

გამანადგურებელი გადაწყვეტილებების შედეგია. საბოლოოდ, მას ყველა ამ ქმედებისთვის უწევს ისეთ მსხვერ-

პლზე წასვლა, რომელიც დედის მიერ შვილების მოკვლაა. მედეა იმარჯვებს ამ აქტით და მთლიანად ინადგურებს 

საკუთარ თავს, რათა ხელახლა იშვას. ამ აქტში ბედისწერის მიღებით საკუთარ სამყაროსთან გამთლიანებას მოი-

პოვებს. ვხედავთ, რომ მედეას ღმერთები არ სჯიან, რადგან იგი ყველა თავის ქმედებაზე პასუხისმგებლობას იღებს 

და ყველაზე ძვირფასს სწირავს, რაც გააჩნია — საკუთარ შემოქმედების ნაყოფს, შვილებს.

ფემინისტური კინოს თანამედროვე რეჟისორები აქტიურად იღებენ ბოდი ჰორორის ქვეჟანრის ფილმებს. ისინი 

იკვლევენ სილამაზის სოციალურ სტანდარტებს, სხეულის ფორმაცვალებადობას, ძალადობასა და ავტონომიურო-

ბას სხვადასხვა გარემო პირობებში. გროტესკისა და პროგრესული თემების შერწყმით ვისცერული თანამდროვე 

ბოდი ჰორორ-კინო  მეინსტრიმული გახდა. 

 

დღევანდელი ეპოქის ადამიანისთვის ცვლილება ჯერ კიდევ შიშთან ასოცირდება, რაც სხეულთან უშუალო მიბ-

მულობით არის გამოწვეული. შიშის დაძლევა კი ხდება იქ, სადაც მისგან სრული გათავისუფლება ხდება — ან 

სიკვდილით ან გამოწვევის მენტალური გადალახვით. შიში ფსიქიკურ დარღვევებს იწვევს. ბოდი ჰორორი ეხება 

ისეთ თემებს, რომელიც ლოგიკისთვის აუხსნელია და ადამიანებში ასეთი ფილმების ნახვა შიშს აღძრავს. ბოდი 

ჰორორს შეუძლია მოიცვას ყველანაირი როლის იდენტობა, დედა-შვილური, მამა-შვილური, ქალური, კაცური, და 

სქესს მიღმა არსებული ყოველდღიური ცხოვრების ფსიქოპათოლოგიები. ის იკვლევს ფსიქიკური აქტივობების 

მოშლას, როცა სხეული ხდება ერთგვარი ფიზიკური რუკა. ქმედებები, რომლებსაც ჩვენი გონება გაუაზრებლად ან 

უნებლიედ სჩადის, სინამდვილეში ქვეცნობიერის მიერ არის განპირობებული. ტრიგერი კი ერთმანეთისგან გან-

სხვავდება. დათრგუნული დომინანტი მოტივი პერსონაჟში მანამ არ გაჩერდება, სანამ არ ამოხეთქავს, რაც მითო-

სურად გმირის მოგზაურობის კულმინაციაა, მისი კათარზისია. 

კარლო მირაბელას ფილმში, ყლაპვა ჩნდება — თავისუფალი დრო — რომელიც  იჟღინთება პერსონაჟის შეშლილი 

ფიქრებით და წარმოშობს ჰორორს.

ბოდი ჰორორში შემოდის ეკონომიკური ხიდჩატეხილობის თემაც, როდესაც შეგიძლია იყიდო  თავისუფალი დრო, 

რომელიც ფუფუნებასთან და საკუთარ თავზე ზრუნვასთან   ერთად დამანგრეველი ხდება. დრო გაძლევს იზოლა-

ციის სივრცეს, რომელიც ბოროტებად შეიძლება კონსტრუირდეს, იქცეს მელანქოლიის, იპოქონდრიის და დესტ-

რუქციული აქტების განმხორციელებელ ლანდშაფტად. კარლო მირაბელას ფილმში, ყლაპვა, დაკარგული დროის 

ძიებაში, უსულო ნივთებს, რომლებიც მანამდე შეუმჩნევლად იდო სახლში, ახალი როლი ენიჭებათ. 

19	  ჯოზეფ კემპბელი. ათას სახოვანი გმირი. გამომცემობა პალიტრა L. 2024;
20	  Two Tragedies of Seneca. Medea and The Daughters of Troy. The University Press of Cambridge. 1898;



87

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

„როცა არ ცოცხლობ შენ, აცოცხლებ გარეთ საგნებს — მესგან გაქცევა21 —  წერს სიმონ დე ბოვუარი წიგნში მეორე 

სქესი, სინამდვილე და მითები.

ემოციური და სხეულებრივი კავშირის შერწყმისა და რღვევის პროცესისას სასოწარკვეთილი სხეული იდენტობის 

აღმოჩენისკენ უბიძგებს მათ. სხეულისა და გონების გახლეჩილობას კი, ხშირად შეშლილობამდე მიჰყავს პერსო-

ნაჟი.

ფუკო ნაშრომში შეშლილობის ისტორია კლასიკურ ხანაში22 გვიყვება შეშლილთა ამბებს. მე-18 საუკუნეში მოი-

თხოვდნენ მსჯავრდებულებს უკეთ მოპყრობოდნენ და არ შერეოდნენ ისინი შეშლილებს,  ხოლო მე-19 საუკუნი-

დან კი, პირიქით, ამ ფაქტმა შეშფოთება გამოიწვია და ნელ-ნელა დამოკიდებულება შეიცვალა საზოგადოებაში. 

დღეს,  ფსიქიკური პრობლემების მქონე ადამიანებმა თავადვე დაიწყეს ძიება გაუგებრობების, ქაოსის გამომწვევი 

მიზეზების, რომელმაც მათი ჯანმრთელი მდგომარეობა წყობიდან გამოიყვანა.

შექსპირთან და სერვანტესთან შეშლილობა უკანასკნელი მდგომარეობაა, წერს ფუკო. შეშლილი ადამიანის მდგო-

მარეობა შეუქცევადია. ჭეშმარიტებას მოწყვეტა და ტანჯვაა, რომელსაც სიკვდილამდე მიჰყავხარ, ლუპში აგდებს 

გონებას, საიდანაც ვერაფერს წამოიღებს. „ავადმყოფობა, რომელსაც  როგორც ექიმი ამბობს ლედი მაკბეტის 

შესახებ, “ჩემი ხელოვნება ვერას უზამს“. ეს, უკვე მთელი სისავსით სიკვდილია: ისეთი შეშლილობა, რომელსაც 

ექიმი კი არა, მხოლოდ ღვთის მოწყალება სჭირდება“.

ღმერთი, როგორც უზენაესი ძალა, საყრდენი ტრანსფორმაციის გზაზე, მითოსში — მინდობა, ყველაზე ძლიერი 

ენერგიაა, ყოველგვარი ფორმისა და ფუნქციის დამშლელი და შემკვრელი, რომელმაც კაცობირობას მოუვლინა 

იესო, ვინც საკუთარი სხეულის უარყოფით ხელახლა იშვა. შეიძლება, ქრონოლოგიურად ბოდი ჰორორის საწყი-

სად  ქრისტეს სხეულებრივი წამებაც მივიჩნიოთ, როგორც პირველწყარო, რომელმაც კოლექტიურ არაცნობიერში 

დალექა სხეულზე კონტროლის დაკარგვით შვების მოტანა სულისთვის. სულის იმპულსი, რომელსაც სურს სამყა-

როს მრავალფეროვნება გამოსცადოს ფიზიკურად.

კლასიკური ბოდი ჰორორი მამაკაცი პერსონაჟების სხეულის საშუალებით ოსტატურად იკვლევს ტექნოლოგიური 

ცვლილებების, სამედიცინო აღმოჩენების, არამიწიერი სიცოცხლის ფორმების არსებობის თემებს.

ქალს საკუთარი სხეულით შეუძლია დაბადოს ბავშვი, ხოლო კაცი გონებაში ბადებს იდეას და ნაყოფს მატერია-

ლურ სამყაროში ქმნის. საგულისხმოა, ბოდი ჰორორში პატრიარქალურ იერარქიაში დამკვიდრებული ამგვარი 

პოლარიზებული სქემის- (ქალი: სხეული, ბიოლოგიური გარდაუვალობა დედობის, კაცი: გონება, რაციონალუ-

რობა) განსხეულება ქალ და მამაკაც პერსონაჟებში, რომლებშიც ტრანსფორმაცია ტიპობრივად განსხვავებულია. 

შეიძლება ითქვას, რომ ამ შემზარავად გარდასახვის ფორმებსაც აქვს გენდერი: ბოდი ჰორორში კაცი პერსო-

ნაჟები იდენტობის ცვლილებას იწყებენ ახალი რაღაცის შექმნის სურვილით, იქნება ეს ტექნოლოგია, როგორც 

დევიდ კრონენბერგის ფილმში ბუზი, (1986) (წარუმატებელ ექსპერიმენტს პერსონაჟი კიბორგიზაციამდე მიჰყავს), 

თუ ახალი წიგნის დაწერის სურვილი ბრენდონ კრონენბერგის ფილმში უსასრულო აუზი (2023), სადაც მწერალს 

შთაგონება აღარ მოსდის. ბოდი ჰორორი ასევე აჩვენებს, კაცობრიობის მიერ გამოგონილი ყოველდღიური ცხო-

ვრების გასამარტივებელი, მრავალფეროვნების შემომტანი ინსტრუმენტები როგორ შთანთქავენ, ანადგურებენ 

ადამიანთა გონებასა და სხეულს. იმას, რასაც ქმნი, აქვს შენზე ძალაუფლება, რომ გაგანადგუროს. ამ პროცესს 

ვხედავთ დევიდ კრონენბერგის კინოში, სადაც პერსონაჟები თავიანთ მიერ შექმნილ ტექნოლოგიებთან ერთად 

21	  სიმონ დე ბოვუარი. მეორე სქესი, სინამდვილე და მითები. სულაკაურის გამომცემლობა, 2024;
22	  მიშელ ფუკო. შეშლილობის ისტორია კლასიკურ ხანაში. ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის 
გამომცემლობა. თბილისი 2021.



88

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

გარდაიქმნებიან, ან ამ მანქანებს ერწყმიან. ბოდი ჰორორი მეტაფორულად აჩვენებს, რომ ტექნოლოგია მოიტანა 

ადამიანში ღრმად დამალულმა „უკვდავების სურვილმა“ და „ზეკაცის“ ყოვლისშემძლეობის მითმა და ვნებამ, გაუ-

ტოლდეს ღმერთს, აკონტროლებდეს მოვლენებს და არსებობდეს დროისა და ფორმის მიღმა.

თუ ფემინისტურ ბოდი ჰორორში პატრიარქალური გარემო ხდება პერსონაჟის იდენტობის მწვავე რეაქციის გამო-

მწვევი  ფილმში ბუზი კაცი პერსონაჟისთვის ბიძგის მიმცემი ხდება ქალი: „რა მოხდება, თუ სულიერის ტელეპო-

რტაციასაც შეძლებ?!“ —რიტორიკულად ეკითხება ვერონიკა სეთის.

კინომცოდნე უილიამ ბარდი წიგნში ხელოვანი, როგორც ურჩხული: დევიდ კრონენბერგის კინოში,  განიხილავს 

ფილმს ბუზი. მისი თქმით, ადმიანური სიახლოვე,  რომანტიკული მიჯაჭვულობა, სექსუალური სიახლოვე, ეს ყვე-

ლაფერი აღიქმება, როგორც ვისცერული საშინელების გარდაუვალი, შეუქცევადი გზა საშინელ ტრანსფორმაცი-

ამდე. ესაა კომბინაცია სხვადასხვაგვარი შიშების: სექსუალური გაუცხოების, შიში სექსუალური სხვის (როგორიც 

არის ქალიც და ასევე, გრძნობები, რომელსაც ქალი აღძრავს მამაკაცურ „მე“-ში), ამ გრძნობებით გამოწვეული 

სექსუალური დანაშაულის განცდა), კონტროლისა და საკუთარი თავის დაკარგვის შიში, სულის დამორჩილებისა 

და მისი სხეულში დაფუძნების შიში. მისი გარდაუვალი დაშლა სხეულის გახრწნის, დაავადებისა და სიკვდილის 

დროს კი, ეს არის „ფრენის“ მდგომარეობს.

ჰელენ რობინსი ესეში, უფრო მეტი, ვიდრე მარტოსული ადამიანი: საშვილოსნოს შური დევიდ კრონენბერგის 
ბუზსა და მკვდარ რინგერებში, აღწერს კაფსულების სიმბოლიზმს. მისი გაგებით, კაფსულები, ეს არის ქალის რეპ-

როდუცირებადი ძალის მიმართ შეშფოთებული კაცების მიერ მოპარული ატრიბუტი, რომლებიც მათ, როგორც 

მამაკაცებს, აკლიათ და სამუდამოდ განწირულები არიან მისი უქონლობით.  ვულვის ფორმის მინის კარებით 

კაფსულები საშვილოსნოს ცხადი სიმულაკრებია; გადასაპორტირებელ კაფსულაში შიშველი სეთის ემბრიონის 

პოზაში ჩაცუცქული კადრი ინოვაციურ იდეას საკუთარი თავის დაბადების მცდელობად წარმოაჩენს“. 

ბოდი ჰორორის რეჟისორად გვევლინება დევიდ კონენბერგის შვილი, ბრენდონ კრონენბერგი, წარმატებული დე-

ბიუტის ანტივირუსულის 2012 შემდეგ,  ოპერატორ კარიმ ჰუსეინთან ერთად აგრძელებს მუშაობას და იღებს ფილმს 

უსასრულო აუზი 2023.

უსასრულო აუზში მოგზაურობისას ჯეიმსი ახალ იდენტობებს აღმოაჩენს, რომლის შემდგომ შეუძლია დაწეროს 

წიგნი და ამ შემოქმედებითი აქტით განხორციელდეს მატერიალურ სამყაროში. მას, ამ გზაზე მაცდუნებლად გაბი 

(მია გოთი) ევლინება, ისიც ტურისტი, რომელიც ინტუიციურად ამოიცნობს ჯეიმსში ჩაბუდებულ სურვილს, აღმოა-

ჩინოს ახალი სამყარო. ქალი ჯეიმსს წარუძღვება მაცდუნებლად უცნობი სამყაროსკენ, როგორც ევა ადამს. ახალი 

სამყაროს აღმოჩენა ჯეიმსს ახალ გამოცდილებას მოუტანს, რაც მისცემს საშუალებას, დაძლიოს მისი იმჟამინდელი 

იდენტობის კრიზისი და ახალ იდენტობებს შეხვდეს. თავგადასავლებით სავსე გზის თემა, სადაც გმირი საკუთარ 

თავს ეძებს, კაცობრიობის აზროვნების ისტორიაში ფუნდამენტური ტიპის მითოლოგემაა, რომელიც მუდმივად 

მეორდება ტექსტებსა თუ ვიზუალური ხასიათის ხელოვნებაში. ჯერ კიდევ ბიბლიაში ვხვდებით ადამისა და ევას 

განდევნის სცენას, სადაც იგულისხმება ადამიანის მიერ სამყაროს შემეცნება და ამ პროცესში საკუთარი როლის 

ძიება.

ეს მოტივი ადრეულ მხატვრულ ტექსტებსა თუ მითოლოგიებში ცენტრალურ ადგილს იკავებს, იქნება ეს ჰომეროსის 

ოდისეა, რენესანსული ლიტერატურის ნიმუშები დანტესა თუ სერვანტესის ავტორობით, უფრო მოგვიანებით, მარკ 

ტვენის ჰეკლბერი ფინის თავგადასავალი და ა. შ.

ყველა ეს სათავგადასავალო ისტორია, ეპოქალური თვალსაზრისით, საკმაოდ დაშორებულია ერთმანეთს. თუმცა, 



89

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ვხედავთ გარკვეული მოცემულობების ერთობლიობას, სადაც პერსონაჟები იკვლევენ საკუთარ იდენტობებს. ეს 

ტექსტები შემდგომ კინოში ჰპოვებს განსხეულებას.

ამ მითოლოგემას არ ჩამორჩება ბოდი ჰორორის ქვეჟანრიც და გვიჩვენებს პერსონაჟებს, რომლებიც გზაზე საკუ-

თარი სხეულის საშუალებით ეჯახებიან ფარულ იდენტობებს. ამის მაგალითია, უსასრულო აუზის მთავარი გმირი 

ჯეიმსი, რომელიც სრულიად დალაგებული, კომფორტული, უწყინარი ცხოვრებიდან საპირისპირო რეალობაში 

გადაინაცვლებს. ევოლუციური ფსიქოლოგიის მიხედვით, ადამიანს გადარჩენის ინსტიქტი უბიძგებს განვითარე-

ბისკენ, რადგან ბუნება მუდმივად განიცდის ცვლილებას, ადამიანსაც უწევს შეიცვალოს და ადაპტირდეს ახლებურ 

სამყაროსთან, რაც დღემდე გრძელდება. 

ნეირომეცნიერები კი საუბრობენ, რომ ადამიანს მის მიერ ახალი გამოცდილების მიღება სიამოვნებას ანიჭებს, 

ხალისს უბრუნებს23 და მოტივაციას აძლევს ცხოვრებისთვის24.

ჯოზეფ კემპბელისთვის ახალი გარემოს აღმოჩენა გმირისთვის აუცილებელი პირობაა, რათა ტრანსფორმაცია გა-

ნიცადოს. 

ბრენდონ კრონენბერგის ბოდი ჰორორი, უსასრულო აუზი ჰედონიზმის აპოგეაა, რომელშიც, ჩემი ინტერპრეტა-

ციით, გამოუცდელი, თუმცა ასაკის მიხედვით ზრდასრული პიროვნება  საკუთარი გონების მსხვერპლად შეიძლება 

იქცეს. ის, რომ არ ვიცით, ფილმში მომხდარი ამბავი ნამდვილად გადახდა ჯეიმსს თუ არა (რეჟისორი არ ამხელს 

საკუთარ ჩანაფიქრს და მაყურებელს თავისუფალ სივრცეს სთავაზობს), გვაძლევს საშუალებას, ვივარაუდოთ, რომ 

მთელი ეს ამბავი მის გონებაში იხარშებოდა, რომელიც წიგნის დაწერისთვის სჭირდებოდა. წიგნი მწერლის შე-

მოქმედებითი ნაყოფის სიმბოლოა, რომლის დაბადება ჯერ გონებაში უნდა მოხდეს. მეორე მხრივ, თუ რეალურად 

მოხდა ეს ყველაფერი, ფილმი აჩენს კითხვებს:  სად გადის ზღვარი ადამიანურ ცნობისმოყვარეობას, იდენტობის 

ძიებასა და ძალადობას შორის, როგორც საკუთარ, ისე სხვის ფიზიკურ სხეულზე? როგორ შეუძლია ადამიანის 

გონებას შექმნას ტექნოლოგიურად გამართული სისტემა (ფილმში კლონებს ვხედავთ) რომელიც სრულიად გაა-

ნადგურებს ეთიკურ დილემებს?!

ბოდი ჰორორის ჟანრის ფილმები უფრო დიდი საიდუმლოს მატარებლები არიან, ვიდრე ეს ერთი შეხედვით ჩანს. 

გასართობი და, ხშირად, ფანტასმაგორიული კადრების მიღმა, კაცობრიობის კოლექტიურ ცნობიერში გაბატონე-

ბული გაუცნობიერებელი ინსტიქტები დგას. ეს ფილმები ეხება იდენტობის განსაზღვრების ძიებებს, სადაც ვხედავთ 

მამაკაცთა მუდმივ ლტოლვას,  იბატონონ ქალებზე და ქალთა დაუღალავ მისწრაფებას,  იყვნენ სასურველები 

მათთვის. 

ბოდი ჰორორს ამ პროცესში აინტერესებს, არა უშალოდ სქესობრივი განსხვავებები, არამედ ამ ურთიერთპო-

ლარულ ენერგიათა ჭიდილი, სადაც თავს იჩენს გაუცნობიერებელი მიზიდულობა „სხვისი“, „საპირისპიროსი“, 

„უცხოსი“  და თან პოლარიზაცია; რა ხდება ამ დროს: ფსიქიკური სტაბილურობა ირღვევა, სხეული წყობიდან 

გამოდის — ან ახალი იდენტობა ყალიბდება ან საბოლოოდ იღუპება პერსონაჟი. 

23	  https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S1364661319302384 
24	  https://www.science.org/doi/10.1126/science.abi7270



90

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

		

“ყველაზე გულთბილი მიღება იმ ფილმს ხვდა წილად, რომელმაც მოხერხებით აირიდა შესაძლებლობა, რომ მაყურებელს საკუთარი 

რელობა ეცნო. (ეს წინადადება იმაზე მეტ სიმართლეს შეიცავს, ვიდრე ერთი შეხედვით შეიძლება მოგეჩვენოთ. წაიკითხეთ ის ხელა-

ხლა, სასურველია ხმამაღლა, მანამ, სანამ აზრი, რომ უსამართლო ვარ, თქვენს გონებაში ფესვს გაიდგამს.)”1

რაინერ ვერნერ ფასბინდერი, 1978.

ეს ნაწყვეტი, ფასბინდერის წერილიდანაა, რომელიც მან საკუთარი ფილმის The third generation-ის გარშემო 

დაწერა. მას შემდეგ ბევრი წელი გავიდა, ფასბინდერი 1978 წელს, გერმანიის დემოკრატიულ რესპუბლიკაში 

წერდა, მე კი, 2025 წლის ივლისში, საქართველოში. თუმცა მაინც მგონია, რომ ტექსტი არანაკლები სიზუსტით 

მიემართება ჩვენს, როგორც კინო, ისე სოციო-პოლიტიკურ რეალობას. ამერიკელმა კინოკრიტიკოსმა, ჯონა-

თან როზენმბაუმმა თქვა: “ წერა კინოზე, პოტენციურად ნიშნავს წერას ყველაფერზე.“ შესაბამისად, მოგვიწევს 

ბევრ რამეს შევეხოთ.

მსჯელობა კითხვის დასმით უნდა დავიწყოთ — დარწმუნებულები ვართ, რომ თანამედროვე ქართული კინო, 

არ ცდილობს კომფორტის ზონაში მოაქციოს მაყურებელი, თუნდაც ფილმები რეპრესირებულ, დაჩაგრულ 

და მარგინალ ადამიანებს ეხებოდეს? დარწმუნებულები ვართ, რომ კინო მაყურებელს ყოველთვის არ ამა-

რთლებს? ხომ არ სჯობს, გადავხედოთ ბოლო წლების, ყველაზე პოპულარულ მზა პასუხს — “ახლა ამის დრო 

არ არის, წინ დიდი ბრძოლაა” - და ეს ერთგვარი პლატონური იდეა პრაქტიკულ მოცემულობად ვაქციოთ. 

ხელოვნების კონფორმისტულობა, მხოლოდ რეჟიმებთან არ ხდება, იგივე წარმატებით ის შეიძლება საკუთარ 

მაყურებელთანაც დამყარდეს. თანამედროვე კინომ უნდა მოახერხოს და მაყურებელი, მაყურებლად არ ცნოს, 

ეს ერთადერთი გზაა იმისთვის, რომ ის თანამონაწილედ აქციოს. ჩვენ, არჩევანის გაკეთების ეტაპზე გავიჭე-

დეთ, თუმცა მაინც გვგონია, რომ არჩევანი გავაკეთეთ. ლუი ფერდინანდ სელინისთან ხშირად შევხვდებით 

ადამიანებს, რომლებიც ქუჩაში დგანან და ფიქრობენ იმაზე, რაც დაემართათ. დანამდვილებით შეგვიძლია 

ვთქვათ, რომ ის ქართველებზე არ წერდა. გვგონია, რომ გადაწყვეტილება მივიღეთ, მაგრამ ამისთვის საჭირო 

საფასურის გადახდა არ გვსურს. არავის აწყობს დათმოს უპირატესობა და თქვას სიმართლე. მაგალითად ის, 

რომ უამრავი კომპანია, რომელიც დღეს კინოინდუსტრიაშია, ადამიანების ექსპლუატაციას ეწევა და არაადა-

1	  The most friendly reception was reserved for the kind of film that very skillfully avoided the risk that the viewer 
might be reminded of his own reality. (This sentence contains more truth than you would at first suspect. Read it again, prefer-
ably out loud, before the thought that I am being unfair has a chance to take root in your mind.) — “Rainer Werner Fassbinder: 
The Anarchy of the imagination.” - The Johns Hopkins University Press, 1992.

ᲬᲔᲠᲘᲚᲘ ᲗᲣ ᲡᲘᲮᲐᲠᲣᲚᲘ

ბუკა ღვაბერიძე



91

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

ესე

მიანურ პირობებში ამუშავებს. მზა პასუხი აქაც არსებობს — “ეს სტანდარტული ჰონორარია, სტანდარტული სა-

მუშაო გრაფიკი” თითქოს ეს “სტანდარტი” მათივე დაწესებული არ იყოს. ის ადამიანები, ვინც ამ “სტანდარტს” 

აწესებენ, ვერასდროს გახდებიან მოკავშირეები, ვერანაირ საქმეში, მით უმეტეს იმ დიდ საგმირო საქმეში, რო-

მელიც მხედველობაში აქვთ “დიდი ბრძოლის” დროს. ნუ დაგვავიწყდებიან ისინიც, ვინც ყველაფერი რაც ამ ქვე-

ყანას წმინდა გააჩნდა, ბანკების სარეკლამო ბანერებზე დაასვენა. ყველამ ნახა გამოსახლების კადრები, მაგრამ 

არ ვიცი, ვინმეს თუ ეყოფა ძალა, წარმოიდგინოს, როგორ სრულდება ეს სურათები წარწერით — „ყველაფერი 

გამოგივა“, „მომავალი შენს ხელშია“, „არ გაჩერდე, შენც შეგიძლია.“ 

სადღაც წამიკითხავს ფრაზა — “აჩვენეთ ბავშვებს ესა და ეს ფილმი და აღარ იარსებებს ძალადობა.“ მე კი ვი-

ტყოდი, აჩვენეთ სარეკლამო კომპანიებში დასაქმებულებს რადუ ჟუდეს - Do not expect too much from the end of 

the world და ისინი აუცილებლად ამოიცნობენ საკუთარ თავს. გამოვლენ კომფორტის ზონიდან, რომელიც სხვისი 

ცხოვრების ცქერას, ვუაერიზმს ახლავს თან. ქართული კინოს პრობლემაც სწორედ ეს არის, ჩვენ ყოველთვის 

ვუყურებთ სხვას, სხვის ცხოვრებას, სხვის პრობლემას. გაგვიჭირდება, ამაში მხოლოდ მაყურებელი დავადანაშა-

ულოთ. ყველა რეჟისორი პირველ რიგში მაყურებელია, რის (კინოს თუ ცხოვრების) ამას მნიშვნელობა არ აქვს, 

რადგან საბოლოოდ შეუძლებელია იმდენი ფილმი გადაიღო რამდენის ნახვის საშუალებაც გაქვს. ამბობენ, ჟაკ 

ტატი ყოველი დღის ნახევარს სხვადასხვა პარკში, სკამზე ჯდომაში და ხალხის დაკვირვებაში ატარებდაო. ეს იმ 

დროს, როცა სხვები ლანგლუას სკამებს ცვეთდნენ. დღეს რას ან ვის აკვირდება ქართველი რეჟისორი?

ჟაკ რივეტმა 1969 წელს, ანუ რევოლუციური ტალღიდან ერთი წლის შემდეგ, გადაიღო ოთხ საათიანი მონუმე-

ნტური ფილმი, L’amour fou, რომელიც ერთი შეხედვით გვერდს უვლის საპროტესტო ტალღას, მაგრამ სინამდვი-

ლეში მის შუაგულშია, რადგან აშიშვლებს იმ ადამიანებს, ვისზედაც იდგა იმდროინდელი რევულუციური ტალღა. 

“მონტაჟი მორალური გადაწყვეტილებაა”, ამობდა რივეტი — “ამიტომ ყველა კინო პოლიტიკურია”. ის იმასაც 

ამბობდა, რომ „თანამედროვე კინომ მაყურებელი უნდა შეაწუხოს“.

ჩვენი ფილმები, საკუთარი თავის ეგზოტიზაციას დავუთმეთ და რეალობა უკვე ჩვენთვისაც გაუგებარი გახდა. 

სამწუხაროდ, იმასაც ვერ ვიტყვით, რომ ინდივიდუალური სიმართლის ჩვენებას, საზოგადოებისგან ყოველთვის 

ადეკვატური რეაქცია მოჰყვება. ამის ყველაზე ნათელი მაგალითი, ჟან-ლუკ გოდარია. ადამიანი, რომელიც ყო-

ველთვის აკეთებდა იმას, რაც სხვას არ გაუკეთებია (ეს მისი სიტყვებია). უცნაურია, რომ ის დღემდე ყველგან 

უყვართ, ან ასე ჰგონიათ მაინც. არადა, ამ კაცმა ყველაფერი გააკეთა იმისთვის, რომ არავის უყვარდეს. ის ჩვე-

ნთანაც უყვართ, კიდევ უფრო უსაფუძვლოდ, ვიდრე სხვაგან. გოდარის ასე უანგაროდ სიყვარული მიესადაგება 

იმ დანერგილ პრაქტიკას, სადაც ადამიანები თვითონ აწარმოებენ იმას, რასაც ებრძვიან. მაგალითად: ექსპლუა-

ტატორი — ექსპლუატაციას, ბანკირი — კაპიტალიზმს, კინოკრიტიკოსი — კლიშეს და ა. შ.

სანამ იფიქრებთ, რა შუაშია ეს ყველაფერი გოდართან, კიდევ ერთხელ გაგახსენებთ გოდარის, გორინის და 

ანა-მარი მიევილის, 1976 წელს გადაღებულ ფილმს, Here and elsewhere (თავდაპირველი სახელწოდებდა იყო — 

Victory მაგრამ მას შემდეგ, რაც მთავარი გმირები დახოცეს, სათაური შეიცვალა), რომელშიც ავტორები მთელი 

ფილმის განმავლობაში, დაჟინებით გვიმეორებენ, რომ თუ არ გვესმის იქ, სადაც ვართ, ვერაფერს გავიგებთ იქ, 

სადაც არ ვართ. 

ხანდახან მეჩვენება, რომ სიახლეზე მეტად, სწორედ გამეორება გვჭირდება. გამეორება იმის, რომ როგორც ერს, 

მოკლე მეხსიერება გვაქვს.



92

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

კინოკრიტიკოსთა საერთაშორისო ფედერაცია (FIPRESCI)   — პროფესიონალი კინოკრიტიკოსების, კინოს 

მკვლევრებისა და კინოჟურნალისტების ეროვნული ორგანიზაციებისგან შემდგარი ასოციაციაა მთელი მსო-

ფლიოდან, რომლის მიზანიც კინოკულტურის განვითარებისა და პროფესიული ინტერესების დაცვაა. ორგანი-

ზაცია დაარსდა 1930 წლის ივნისში ბრიუსელში და ამჟამად მას ჰყავს წევრები მსოფლიოს 50-ზე მეტ ქვეყანაში. 

ორგანიზაცია მის მიერ დაწესებულ პრიზებს მსოფლიოს ოთხმოცამდე კინოფესტივალზე გადასცემს. მათ შო-

რისაა ბერლინის, კანის, როტერდამის, ვენის, ტორონტოს, ვენეციის, ვარშავის, სან სებასტიანის, მონრეალის 

კინოფესტივალები. 2005 წლიდან ასევე უშვებს ონლაინ კინოჟურნალს, Undercurrents.

1930-იანი წლების ბოლოს FIPRESCI-ს ბიუროს ევროპაში მიმდინარე პოლიტიკური კონფლიქტების ფონზე 

ფრთხილი პოზიცია ეჭირა. ორგანიზაცია ომის დაწყებისას შედგებოდა შვიდი ეროვნული სექციისგან: გერმა-

ნია, ავსტრია, ბელგია, საფრანგეთი, იტალია, ლუქსემბურგი და ჩეხოსლოვაკია. ომის დასრულების შემდეგ, 

საფრანგეთმა და ბელგიამ დაიწყეს FIPRESCI-ის ამუშავების პროცესი. 1946 წელს ორგანიზაციამ დააჯილდოვა 

დევიდ ლინის ფილმი, მოკლე შეხვედრა (Brief Encounter, 1945)  და ჟორჟ რუკიეს ფარებიკი (Farrebique, 1946).

1987 წლიდან 2024 წლამდე, ორგანიზაციას ხელმძღვანელობდა გენერალური მდივანი კლაუს ედერი, რომლის 

სახელსაც უკავშირდება ორგანიზაციის განვითარება. 2024 წლიდან, ორგანიზაციის პრეზიდენტია  აჰმედ შაუკი 

(ეგვიპტე). ვიცე-პრეზიდენტები - პაოლა კაზელა (იტალია), ელენა რუბაშევსკა (უკრაინა) და ალინ ტასციიანი 

(თურქეთი). ორგანიზაციის ახალი არჩევნები 2025 წლის სექტემბერში იგეგმება ბუდაპეშტში.

FIPRESCI-ს ჟიურიმ, სხვადასხვა დროს, ჯილდო გადასცა ისეთი რეჟისორების ფილმებს, როგორებიც არიან —  

აკი კაურისმიაკი, აკირა კუროსავა, ანდრეი ტარკოვსკი, ბელა ტარი, კრისტიან მუნჯიუ, ჟან-ლუკ გოდარი, კიმ 

კი-დუკი, ჯონათან გლეიზერი, კენ ლოუჩი, ინგრიდ ბერგმანი, ჩან-დონ ლი, მიხაელ ჰანეკე, პოლ ტომას ანდერ-

სონი, პედრო ალმოდოვარი, რაინერ ვერნერ ფასბინდერი, რომან პოლანსი, სატიაჯიტ რეი, თეოდორ ანგელო-

პულოსი, ტერენს მალიკი, ვერნერ ჰერცოგი.

2025 წელს FIPRESCI აღნიშნავს ფედერაციის 100 წლის იუბილეს.

ორგანიზაციის ისტორიაში პირველად,  2023 წლის ნოემბერში, მასში გაწევრიანდა Fipresci Georgia,  იგივე  ქა-
რთველ კინოკრიტიკოსთა და მკვლევართა ასოციაცია —  Georgian Film Critics and Scholars Association 
(GFCASA). ორგანიზაციის მიზანია პროფესიული კინოკრიტიკის, კინომეცნიერებისა და კინოჟურნალისტიკის 

განვითარების ხელშეწყობა, ქართული კინემატოგრაფისა და მასზე განხორციელებული კვლევების პოპულა-

კინოკრიტიკოსთა საერთაშორისო ფედერაცია (FIPRESCI) 
და მისი ქართული სექცია: FIPRESCI Georgia



93

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

რიზაცია, კონფერენციების, შეხვედრების და სხვა საერთაშორისო და ადგილობრივი ღონისძიებების ორგანი-

ზება, აგრეთვე საზღვარგარეთ განხორციელებულ პროფესიულ ღონისძიებებში მონაწილეობა, ისევე როგორც 

FIPRESCI-ის ფარგლებში სხვადასხვა კინოფესტივალზე საკუთარი ჟიურის კანდიდატების წარდგენა და სხვა. 

ასოციაციაში ერთიანდება სამი კინოპლატოფრმა — CinExpress, Es aris kino და Gennariello.

ასოციაციის კოლეგია:

პრეზიდენტი: ალექსანდრე გაბელია (CinExpress, რეგიონალური, ონლაინ მედია; Film New Europe, საერთაშო-

რისო, ყოველდღიური)

ვიცე-პრეზიდენტი: ლიკა გლურჯიძე (CinExpress, რეგიონალური, ონლაინ მედია)

ვიცე-პრეზიდენტი: ნინი შველიძე (CinExpress, რეგიონალური, ონლაინ მედია)

წევრები: ელისაბედ ალფაიძე (Es aris kino), ანი კილაძე (Es aris kino), ლაშა კალანდაძე (Gennariello), ბექა მაი-

სურაძე (ფრილანსერი), მარიტა ლიპარტელიანი (CinExpress), ლუკა ვადაჭკორია (CinExpress)

იმის მიუხედავად, რომ FIPRESCI-ის ქართული სექცია ძალიან ცოტა ხანია არსებობს, ასოციაციის ორი წევრი უკვე 

მიწვეული იყო მნიშვნელოვან, წამყვან საერთაშორისო ფესტივალებზე ჟიურის წევრად:

ნინი შველიძე — ობერჰაუზენის საერთაშორისო მოკლემეტრაჟიანი ფილმების ფესტივალი (Internationale 

Kurzfilmtage Oberhausen) - კინოკრიტიკოსთა საერთაშორისო ფედერაციის (Fipresci) ჟიურის წევრი; 2025 წელი.

ალექსანდრე გაბელია — ვენეციის საერთაშორისო კინოფესტივალი (La Biennale di Venezia) - კინოკრიტიკოსთა 

საერთაშორისო ფედერაციის (Fipresci) ჟიურის წევრი; 2025 წელი.

ასევე რამდენიმე პარტნიორთან თანამშრომლობით (პოლონური ინსტიტუტი თბილისი / Instytut Polski w 

Tbilisi, ჩეხეთის ცენტრი თბილისი / Czech Centre Tbilisi, სლოვაკეთის საელჩო საქართველოში და სინექსპრესი/

CinExpress), ორგანიზაციამ ამ წლის მაისში, კინოს სახლში, გამართა ორი რეტროსპექტივა („კშიშტოფ კიშლოვ-

სკის ფილმების რეტროსპექტივა» და „ჩეხოსლოვაკიური კინოს დღეები»), რომელსაც მაყურებლისგან და მკი-

თხველისგან დიდი ინტერესი მოყვა. რეტროსპექტივებს თან ახლდა დისკუსიები, თემატური ტექსტების თარგმნა 

და გავრცელება. რეტროსპექტივების კურატორები: ლიკა გლურჯიძე, ალექსანდრე გაბელია

ორგანიზაციამ 2025 წლის სექტემბერში ასევე განახორციელა ორი რესტორსპექტივა: ავსტრიის საელჩოსთან 

თანამშრომლობით „მიხაელ ჰანეკეს რეტროსპეტივა“ (კურატორები ლიკა გლურჯიძე და ნინი შველიძე) და სა-

ფრანგეთის საელჩოსთან თანამშრომლობით „ფრანგული კინოს კლასიკა: დრო და მეხსიერება“ (კურატორები 

ნინი შველიძე, ლიკა გლურჯიძე, ალექსანდრე გაბელია)

ორგანიზაცია გეგმავს კინოს ინიციატივებზე აქტიურ მუშაობას და  მასში კინოს პროფესიონალებისა და კინოთი 

დაინტერესებული ადამიანების ჩართვას.



94

ᲡᲘᲜᲔᲥᲡᲞᲠ
ᲔᲡᲘ

იანვარი, 2026


